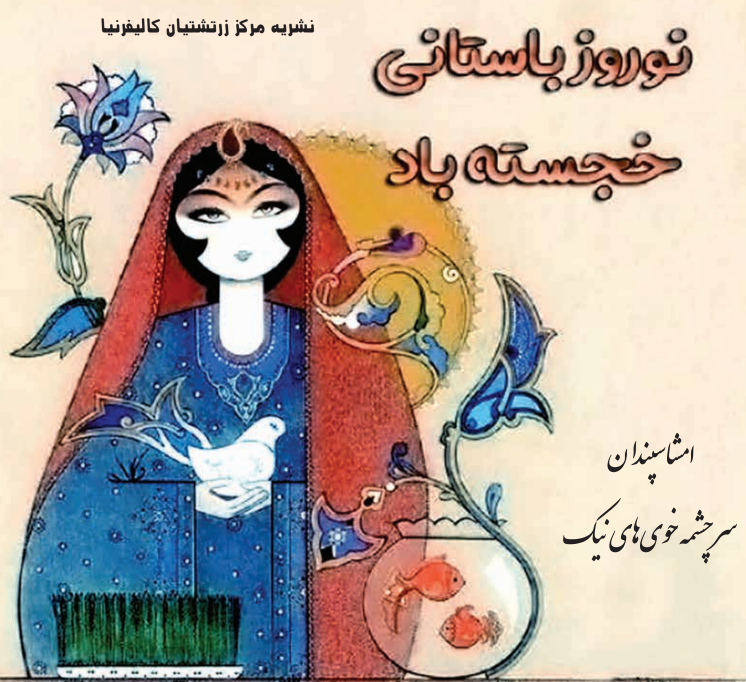
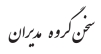


بهار ۳۷۶۱ زرتشتی ۱۴۰۲ خورشیدی





گروه زنهارداران و گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا فرا رسیدن نوروز باستانی را به همهی هموندان، همکیشان و فارسی زبانان سراسر گیتی شاد باش می گوید.

قدردان و سپاسگزار همراهی و همیاری همهی افرادی که ما را در سال گذشته برای پیشبرد آرمانهای مرکز زرتشتیان کالیفرنیا یاری رساندند، هستیم.

در سال جدید به مانند گذشته چشم به راه هم اندیشی، همراهی و دهشهای شما هستیم.

برای همگان تندرستی همراه با شادی روز افزون خواهانیم. مرکز زرتشتیان کالیفرنیا

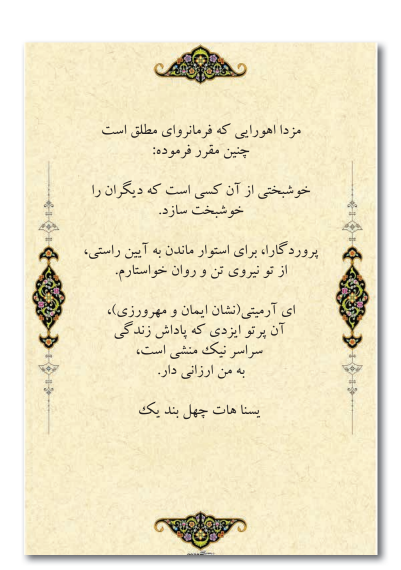
برگیری از نوشتههای چهره نما با چاپ نام نویسنده و نشانی تارنما آزاد می باشد.

چهره نما، در گزینش و ویرایش نوشتههای رسیده آزاد است و نوشتارهای رسیده بازگردانده نمیشود.

دیدگاههای بازتاب شده در نوشتهها همیشه گویای دیدگاههای انجمن دبیران چهره نما نمیباشد.

چهره نماِ مرکز زرتشتیان کالیفرنیا، نشریهای است دینی، اجتماعی، تاریخی، ادبی و فرهنگی که به هیچ دسته و گروه سیاسی بستگی ندارد.

> Trust of Morvarid Guiv c/o Mina Soroosh PO Box 49404 Los Angeles, CA 90049



زیر نگر گروه دبیران گرافیک، رایانه و صفحه آرا: شاهین خُرسندی تایپ: پروین رستمیان اینترنت: رامین شهریاری



اسفند که به نیمه میرسد، درونمان تکانی میخورد و انگار با همه وجود آزادی را میجوییم.

نشانهاش شکوفههای امید است که بر درختان جوانه میزند. این عطر امید آنقدر در فضا تکثیر میشود که حسی میگوید ، همه چیز را فراموش کن و تو هم بار دیگر سبز شو. لذتی دارد دیدن بنفشهها در خاک و یا در جعبههای چوبین و انجا که شاعر گرانقدر شفیعی کدکنی میگوید:

ای کاش آدمی وطنش را مثل بنفشهها (در جعبههای خاک)/ یک روز میتوانست/ همراه خویش ببرد/ و هر جا که خواست /در روشنای باران/ در آفتاب پاک/ در روزهای آخر اسفند/ در نیمروز روشن.دیگر مهم نیست که امسال سال خوب یا بدی بود.

سال رکود، سال سکوت، سال تکثیر خشونت در جهان و وطنمان ایران، سال گذر به دموکراسی و آزادی در کشورمان، سال سکوت و فریاد و یکبار دیگر می توان با همازوری از تاریکی عبور کرد. نیمه اسفند که میرسد، میشود به امید نوروز و بهار و برای سفری دوباره، سینهها را با امید هوای تازه پر کرد. نوروز نشانهای روشن از پایداری مردم ایران و شکست ناپذیری آنها است.

چه بسیار که در این سالها دزدان و غارتگران و جنایتکاران چه وحشی و چه به اصطلاح متمدن با سرکوب و هجوم نظامی و فرهنگی خود خواستند و به سختی کوشیدند (و میکوشند) تا این نازنین مردم را به زانو در آورند و زبان و فرهنگ و سنتهای خوب را از آنها بگیرند و آنچه خود میخواهند جایگزین کنند. ولی مردم ایران هرگز تسلیم نشدند و به شایستگی از خود و از فرهنگ خود دفاع کردند و زنده ماندند. نوروز، نشانه شگفت انگیزی از این پایداری است.

برای همگان سالی لبریز از پیروزی و روشنایی خواهانم و میدانم که مردم بر پایهی اندیشه و گفتار و کردار نیک از تاریکی گذر میکنند و به نور میرسند. نوروز بر همگان خجسته باد

سبز و مانا باشید جمشيد جمشيدي





همیشه در دلم، حماسه وطن شراره می زند، به جان اهرمن تو را به لوح عشق، به دل نوشتهام تو را به خون خویش، به جان سرشتهام وطن! به راه تو گذشتهام ز جان به جان عاشقان، برای من بمان تو صبح صادقي، تويي پگاه من به هر کران تویی، چراغ راه من به هر بهانهای، قرار من تویی به هر کرانهای، کنار من تویی شكوه مهر تو نشسته در دلم به هر كجا روم، تويى مقابلم به هر کجا روم، سرود من تویی سلام عاشقي، درود من تويي

پرویز بیگی حبیب آبادی

# امثاسیندان سرچشمه خومی پای نیک

«امشاسیندان» جلوهها یا پرتوهایی از صفات اهورا مزدا هستند که نمود آنها در انسان، اخلاق نیک را شکل میدهد. در راه شناخت نیکیها و رسیدن به صفات نیک، خرد و دین (وجدان)، انسان را یاری میکنند تا او با اختیار راه خود را برگزیند. در ادامه تلاش شده است تا با نگاهی اخلاقی به امشاسپندان، صفات نیک و همچنین صفات بد رودرروی آنها شناسایی

پروردگارا! دو بخشش رسایی و جاودانی، مردم را به فروغ مینوی و روشن درونی خواهد رسانید. در پرتو نیروی اراده، منش پاک، راستی و پاکی، عشق و ایمان به خدا، زندگانی پایدار و نیروی مینوی (اخلاق نیک) افزایش خواهد یافت. ای خداوند خرد! در پرتو این فروزگان بر دشمنان پیروزی توان یافت. گاتها، هات ۳۴، بند ۱۱

### ۱) سپنتهمینیو

نخستین امشاسیند «سپنتهمینیو» است و معنای آن باور به یکتایی اهورامزدا و نزدیک شدن انسان به اوست.

در باور زرتشتی، انسان برترین آفریدهی اهورامزدا است که به سبب نیروی دانایی و گویایی، از هر آفرینش دیگر در گیتی برتر است. اهورامزدا، آفریدگار یکتا، تمام انسانها و موجودات هستی را دوست دارد و به همهی آنها عشق مىورزد، پس ما نيز همچون او بايد مردمدوستى پيشه كنيم و نه تنها دیگران را با منش، گفتار و کردار خود نیازاریم، بلکه برای شادمانی مردمان بكوشيم.

ایرانیان همواره به بیگانگان مسکن و خوراک میدادند و با پناه دادنشان، آنها را از سرما و گرما میرهاندند. این نگاه می تواند زمینه ساز کار گروهی و احترام به جمع در رفتارهای اخلاقی باشد.

نیایش اهورامزدا و سپاسگزاری از آفریدگار جهان نیز، به شرط آنکه از درون فرد باشد مىتواند الهام بخش رفتارهاى ارزشمند اخلاقى مانند سپاسگزاری، ارج نهادن به بزرگان و مِهتران و مهربانی با کِهتران باشد.

> « کسی که در پرتو راستی و پاکی هر کاری را چون پرستش پروردگار انجام دهد، از دیدگاه هستیبخش دانای بزرگ، بهترین هستیها است.» گاتها، هات ۵۱، بند ۲۲

«هورمزدِ هَروَسپتوان، که مردم را به نیروی دانایی و گویایی از دیگر آفرینشهای گیتی برتر آفرید، دادش مردم دوستی است، پس مردم را میازارید نه به منش، نه به گُوشْن، نه به کنش. بیگانهای که فرا رسد جای و خوراکش دهید، نیکان را از گرسنگی و تشنگی و سرما و گرما در امان دارید، با زیردستان و کهتران مهربان بید، سالاران و مهتران را گرامی دارید، تا دادار اورمزد از شما خشنود باشد.» اندرز گواهگیری

### ۲) وهومنه

دومین امشاسپند وهومنه (بهمن) است که معنای آن نیکاندیشی و خيرخواهي است.

اندیشه و خرد، مهمترین اصل اخلاقی در دین زرتشتی است و اندیشهای که نیک است و به سوی نیکیها گرایش دارد، سرچشمهی صفات اخلاقی نیک در انسان میشود. در جامعه، گسترش نیکاندیشی زمینه ساز آرامش و آشتی است و در سایهی صلح و آشتی است که اندیشهها رشد کرده و فرهنگ شکل میگیرد.

پس با تکیه بر بهمن، دانشاندوزی و خردمندی را توسعه داده، فرهنگ را گسترش می دهیم. از کینه ورزی و ستیزه جویی دوری جسته، چرا که این صفات باعث گسترش کژاندیشی در جامعه میشوند.

> «مرد باایمان و خداشناس، پارسا و پرهیزگار است و اندیشه و گفتار و کردار و وجدانش به افزایش و گسترش راستی کمک خواهد کرد.» گاتها، هات ۵۱، بند ۲۱

«خشم و نفرت را از خود دور كنيد و اجازه ندهيد انديشههايتان به خشونت و ستم گرایش پیدا کند. به منش پاک و مهر و محبت، دلبستگی نشان دهید. گاتها، هات ۴۸، بند ۷

«داد و آیین وهمن امشاسپند، آشتی و نیکاندیشی است. کینهورز و ستیزهجو مباشید. نیکخواه و وهمنشن باشید. بدی مکنید و از همراهی با بدکاران بیرهیزید. دانش اندوزید و خردمندی پیشه کنید. فرهنگ بگسترانید و با کژاندیشی مبارزه کنید. با دوستان نیکی ورزید و با دشمنان به داد کوشید.» اندرز گواهگیری

### ٣) اَشهوهیشته

سومین امشاسیند «اَشه وَهیشته» (اردیبهشت)، به معنای بهترین اشه، بهترین راستی و پاکی است.

«اشه» گسترهی معنایی وسیعی را از جمله راستی، پاکی، عدالت، نظم، قانون، هنجار و هماهنگی دربر میگیرد. اندیشهای بر پایهی اشه شکل می گیرد که به برقراری راستی، پاکی، عدالت، نظم، قانون، هنجار و هماهنگی بیاندیشد و از ناراستی و دروغ پاک باشد.

راستی را میتوان مهمترین اصل زیربنایی اخلاق زرتشتی دانست. راستی به این معنا است که اندیشه، گفتار و کردار با یکدیگر هماهنگ و در راستای سازندگی و پیشرفت جهان باشد. یعنی در اندیشهی خود بر پایهی اشه بیاندیشیم، اندیشهمان را به راستی بازگو کنیم و به آنچه که میگوییم عمل نهاييم.

با درک راستی میتوان معنای «یاکی درون» را نیز فهمید. یاکی درون یعنی هنگامی که اندیشه، گفتار و کردار فرد از همهی دروغها و ناراستیها و نایاکیها دور باشد؛ و از آنجاییکه در باور زرتشتیان، جهان دارای دو جنبهی مینوی و مادی است، در آموزههای زرتشتی «پاکی برون» نیز به اندازهی یاکی درون اهمیت دارد.

یاکی برون، یعنی یاک نگاه داشتن تن و محیط زندگی از تمام یلیدیها و ناپاکیها، جلوهای از پاکی مینوی و اشه است. به همین دلیل نیز جامهی

آیینی و نشانهی زرتشتیان، یعنی سدره و کمربند کُشتی، به رنگ سپید است تا کوچکترین نایاکی در آنها نمایان شود.

برقراری اشه در جامعه، زیربنای عدالت اجتماعی است. شرط نخست عدالت اجتماعی، وجود قانون است. جامعهای که قانون دارد و قانون آن بر یایهی اندیشهی درست و مبتنی بر اشه شکل گرفته است، میتواند برای افراد جامعه عدالت اجتماعی به ارمغان آورد. شرط دوم عدالت اجتماعی نیز، قانونمداری مردم است. زمانی که جامعهای به دلیل باور به راستی در اندیشه، گفتار و کردار، قانون را اجرا کرده و از دروغ و فریب دوری میکنند، عدالت در جامعه برقرار و نهادینه میشود.

ز تاری و کژی بباید گریست همه روشنی مردم از راستیست

نهاد اشه در فرهنگ زرتشتی آتش است که به واسطهی روشنی و روشنی بخشی، به طور نمادین تفاوت راستی و ناراستی را نمایان میکند.

«داد و آیین اردیبهشت امشاسپند، راستی و پاکی است. در جستوجوی راستی ها باشید و درون و برون خود را پیوسته پاک داشته، از کژی و ناراستی بیرهیزید. اشویی را ستایش کنید و به داد اشا راه یویید، زیرا هنجار هستی تنها بر اشویی استوار است. به منش نیک منید (بیاندیشید)، به گوشن نیک گویید و به کنشن نیک ورزید و با همدیگر یکدل و یکزبان بوده، از دروغ و سوگند و فریب دوری نمایید. آتش را که نماد روشنایی و اشویی در گیتی است، گرامی داشته، به نایاکی میالایید.» اندرز گواهگیری

### ۴) خشار وئيريه

چهارمین امشاسپند «شهریور»، به چم شهریاری آرزوشده و نیروی مینوی

در دین زرتشتی، نیرومندی درونی انسان که نتیجهی آن شهریاری مینوی یا تسلط بر نفس است، جایگاهی بسیار والا دارد. در کنار آن توانگری و نیرومندی در جهان مادی نیز اهمیت دارد، البته به شرط آن که توانگری مادی از راه راست و درستکاری به دست آید.

ز نیرو بود مرد را راستی ز سستی دروغ آید و کاستی

بر یایهی همین آموزهی ارزشمند است که بیکاری، تنبلی، گدایی و چشم داشتن به دست آوردهای دیگران از جملهی نکوهیده ترین صفات انسانی در دین زرتشتی به شمار میرود.

«ای جاماسب دانا! از خاندان هووگو، این نکته را بیاموز؛ جنبش و فعالیت بر بیکاری و تنبلی برتری دارد. پس وجدان بیدار و با کار و کوشش او را پرستش نها» گاتها، هات ۴۶، بند ۱۷

«داد و آیین شهریور امشاسیند، نیرومندی و خویشتن داری است. اندر راه سروری و توانگری کوشا باشید، شهریاران و سروران دادگر را یاور باشید و گرامی دارید. از بیکاری و کاهلی دوری گزینید و از فرارونی و درستکاری، خواسته اندوزید. بر خواستهی کسان دست میازید و رشک مبرید، ایوخشست ارجمند را پیوسته یاک دارید.» اندرز گواهگیری

### ۵) سینته آرمَئیتی

امشاسیند سپندارمز (سپنته آرمئیتی) یعنی کاملاندیشی مقدس و رسیدن به مهر و فروتنی.

رسیدن به سیندارمز و بالندگی و کمال اندیشه، با رسیدن به فروتنی و دوری جستن از خودستایی و خودخواهی همراه است. خودستایی و خودخواهی از صفاتی هستند که انسان را از بالا به زیر میکشند. «ای مزدا! کسی که همیشه به اندیشهی ایمنی و سود خویش است چگونه به جهان خرمی بخش، مهر خواهد ورزید؟» گاتها، هات ۵۰، بند ۲

پیمان داری یکی دیگر از ارزشمندترین پایه های اخلاقی دین زرتشتی است. در اوستا میگوید اگر با فرد دروغکاری نیز پیمان میبندید، نباید آن عهد و پیمان را بشکنید. ایرانیان از دیر باز به پیمانداری نامور بودهاند. (مهریشت، بند ۱)

نهاد مادی سپندارمز و بهترین نمونه و سرمشق فروتنی، سودرسانی و بردباری، «زمین» است. یاک نگه داشتن زمین، آباد کردن آن و ساختن بناهای سودمند بر روی زمین، نشانهی این است که ما از این سرمشق به خوبی آموخته و الگو گرفتهایم.

«دادو آیین سیندارمز امشاسیند، فروتنی و پیمانداری است. در زندگی آزاده و فروتن بوده، با همدیگر دوست و مهربان باشید. ترمنشنی و خودیسندی مکنید. یاکچشم باشید. یکدیگر را باور کنید و به هم بدبین نباشید. خویشاوند نیازمند را از خواستهی خویش یاری دهید. آموزشگاه، بیمارستان و دیگر بنیادهای نیک بنا نهاده. چون زمین سودمند و بردبار باشید و آن را یاک داشته و آباد سازید.» اندرز گواهگیری

### ۶) هَئوروَتات

هئوروتات یا خورداد امشاسیند، به معنی کمال و رسایی است.

خورداد امشاسیند به ما یادآوری میکند که همیشه در جستوجوی کمال و رسیدن به بهترین و بالاترین جایگاه مینوی باشیم.

شاد زیستن و شادی آفریدن، در معنای زرتشتیاش، یعنی به خوشبختی اندیشیدن و خوشبخت کردن جهان. شادی به این معنی میتواند کاملترین آرمان مینوی انسان زرتشتی باشد و اندیشهی پیشرفت جهان و رسیدن به کمال و رسایی را در انسان قوت و قدرت بخشد.

اشویی روان، یاکی تن، نیایش و سیاسداری اهورامزدا، آبادانی و سرسبزی جهان مادی، همگی مفاهیمی هستند که انسان را در راه کمال و رسایی قرار میدهند.

نهاد مادی خورداد امشاسیند «آب» است که بهترین نمونه و سبب خرمی زندگی و آبادانی است. یاک نگه داشتن آب و استفادهی درست از آن برای آبادانی و سرسبزی جهان، نشانهی بزرگداشت این فروزهی اهورایی است.

«داد و آیین خورداد امشاسیند، رسایی و آبادانی است. دل خود را شاد و تن خود را یاک دارید، زیرا یاکی تن جلوهای از اشویی روان است. ناسیاسی مکنید. اندوهگین مباشید. گیتی به چشم نیک ببینید و از اهورامزدا خرسند و سیاسدار باشید. آبادی سازید و شادی افزایید. آب را که مایهی سرسبزی و آبادانی است پیوسته پاک داشته، بیهوده از آن استفاده نکنید.» اندرز گواهگیری

### ۷) اَمرتات

امرداد امشاسیند به معنی بیمرگی و جاودانگی است.

جویای نام نیک بودن و باقی گذاردن نام نیک از خود، یکی از آموزههای مهم زرتشتی است. در کنار آن تندرست و سالم نگه داشتن تن، نشانهی ارج نهادن به زندگی است. یاک نگاه داشتن خانه، جامه و زیستبوم، به این دلیل که سبب دور شدن بیماری و طول عمر انسان است، امری پسندیده به شمار میآید.

«داد و آیین امرداد امشاسیند، جاودانی و دیرزیوی است. تن خود را درست و توانا دارید. از دروج و پلیدی دوری گزیده، در جستوجوی نام نیک و رسیدن به جاودانگی باشید. خانه و جامهی خویش و زیستگاه دیگران را یاک و بیآلایش دارید. گیاه و درخت را افزایش دهید تا سرسبزی گسترش یابد. درخت جوان مبرید، بر و میوهی نارسیده مچینید. دارو و درمان به نیازمندان رسانید، دردمندان و افتادگان را پرستار باشید.» اندرز گواهگیری

# ۲۷ فروردین ۲۴۷۶ سال پیش نخت جمنید یا پیخت ایران شد

### روانشاد دکتر علیرضا شاپور شهبازی

اشـاره: نوشـتهای کـه میخوانیـد کوتـاه شـدهی نوشـتار بلنـدی اسـت از روانشاد علیرضا شاپور شهبازی، باستانشناس، هخامنشیشناس و دانشمند تاریخ. او یکی از دانشمندان تاریخ ایران بود و او را یکی از بزرگترین هخامنشی شناسان جهان می شناسند.

زندهیاد شاپور شهبازی پس از برپایی بنیاد پژوهشی پارسه و پاسارگاد، مشاور این بنیاد شد.

شـهبازی کتابهـای بسـیاری دربـارهی تاریــخ و تمــدن ایــران نوشــت. در این میان می توان به کتاب «راهنامای مستند و علمی تختجمشید» که امروزه یکی از سرچشمههای ارزشمند پژوهش دربارهی تخت جمشید است، اشاره کرد.

از دیگر یادگاری های شهبازی در تخت جمشید، تهیه و راهنهای گردشـگری ایـن مجموعـهی میـراث جهانـی اسـت کـه بـه دو زبـان فارسـی و انگلیسی و با صدای او ضبط شده و هم اکنون در سامانههای الکترونیکی تخت جمشید شنیده می شود.

«تختجمشید»؛ نام کاخهای هخامنشی در خاور: (شرق) جلگهی مرودشت فارس و ۵۷ کیلومتری شمال خاوری: (شرقی) شیراز است. این اثر بازماندهی ارگ شهری است که در جلگهی مرودشت جای داشته و خشایارشاه آن را در سنگ نبشتهای، «پارْسَه» خوانده است و همیـن نـام در نوشتههای ایلامی تختجمشید هم آمده است. یونانیان، نخست آن را «پرسای» میخواندند، ولی پس از چندی «پرسپولیس»، «شهر پارسیان»

در ۳۳۱پیش از میلاد، اسکندر گجستك مقدونی، پارسه را آتش زد و شهر ویران شد. ساسانیان که آنجا را میراث نیاکان خود میدانستند، آن را «سَــتْ سـيتان» (صد سـتون) مىخواندنــد.

در روزگار اسلامی، چون آثار ارگ پارسه را به پادشاهان افسانهای مانند جمشید نسبت میدادند، نام «قصر جمشید» و «تخت جمشید»، دست کم از پایان سدهی ششم، روایی یافت.





تخت جمشید چهار بخش است:

۱) «خزانه»: ساختهی داریوش بزرگ و خشایارشا. این خزانه دویست سال از مال و زر و زیور و اسناد انباشته بود تا اینکه اسکندر گجستك آن را تاراج کرد.

۲ ) کاخهای ویژهی داریوش(تَچَرَ) و خشایارشا (هَدِیش).

۳) «کاخ صد ستون»: خشایارشا ساخت آن را آغاز کرده و اردشیر یکم، بنای آن را به پایان رسانده است.

٤) «دروازهی ملل» یا «دروازهی خشایارشا»: (هر دو ساختهی خشایارشا) و کاخ بزرگی که به آپادانا نامور است. داریوش ساخت آپادانا را آغاز کرد و خشایارشا کار آن را به پایان برد.

در خاور(:شرق) یلکان اصلی، چهار سنگ نگاشته از داریوش بزرگ بر سنگی به درازای۷۲ متر و بلندی دو متر کنده شده که دو تای سمت چپ به فارسی باستان، سومی به ایلامی و خاوری ترین آن به بابلی است. در سنگ نگاشته ي نخست، داريوش پس از ستايش خدا، دعا ميكند كه: «اهورامزدا این کشور پارس را که زیبا، خوب اَسپ و نیک مردم است» از دشمن و از سالِ بد(خشکسالی) و از دیـو دروغ بپایـاد.»

در سنگ نگاشتهی دوم به جانشینان خود اندرز می دهد: «این قوم پارسی را بپای. اگر قوم پارسی پاییده شوند، اهورا برکت جاودانی بر این مـردم ارزانـی خواهـد داشـت. »

در نوشتهی ایلامی، داریوش از ساختن ارگ یارسه سخن میگوید: «بر بالای اینجا، این دژ (ساختمان) ساخته آمد. پیش از آن در اینجا دژی ساخته نشده بود؛ به خواست اهورامزدا آن را برآوردم و آن را ایمن و زیبا و کافی

در سنگ نگاشته ی چهارم، داریوش پس از ستایش خدا، خود را «پادشاه کشورهایی که دارای زبانهای گوناگونند»، میخواند و برای پایداری آنچه ساخته، دعا میکند.



در سنگ نگاشتهی دیگری خشایارشا، به سه زبان پارسی باستان، ایلامی و بابلی، پس از ستایش خدا و شناساندن خود میگوید: «این بارگاهِ همهی ملل را من به پیروزمندی اهورامزدا برآوردم. بسا ساختمانهای خوب دیگر در این پارسه کرده آمد که من برآوردم و پدرم بر پا کرد.»

> کاخ آپادانا از باشکوهترین و گستردهترین ساختمانهای تخت جمشید است. آیادانا گوهری تابناک در هنر ایرانی است. ستونها و نقش برجستههایششـکوهمندی ویـژهای دارد. دیـوار برجهـای آپادانـا، کاشـیهایی رنگین و گاهی آراسته به کتیبه و همواره نقشهای برجستهی گل و بوته و سرو و سرباز و جانوران داشته که نمونههایی از آنها در کاوشها به دست



هـنر نقاشـی و زرگـری و تندیسسـازی و کنـدهکاری و معـماری هخامنشـی همـه در تخـت جمشـید دیـده میشـود. نـه تنهـا برخـی از نقشهـا رنـگ دارنـد، بلکـه روکـش درهـا و میخهـای آنهـا و نیـز زیـورآلات پادشـاهان را از زر و سیم میساختند و بر سنگ مینشاندند. از روی آثار تخت جمشید می تـوان نـوع پوشـشها و ابـزار و آلات و شـیوهی تندیسپـردازی هخامنشـی را در هر جا که باشد در هند، ترکیه، مصر، ازبکستان یا ارمنستان شناخت.

تخت جمشید در تاریخ، جایگاهی والا دارد. نه تنها یکی از پایتختهای روزگار هخامنشی و مرکزی تشریفاتی و اداری و اقتصادی به شمار میرفته، بلکه سرمشقی برای هنر ملل بعدی هم شده است. ساسانیان بدان احترام میگذاردنـد و بـه دسـتور بابـک و دو پـسرش، اردشـیر و شـاپور، نقـش آنـان را به روش سوزنی در دیوار شمالی، تالار حرمسرا کندنـد و شاپور دو سنگن گاشته از خود در «تچر» برجاي گذاشت. معماران و هنرمندان ساساني از آذینها و ویژگیهای هنری و معهاری تخت جمشید برداشت کردهاند. برای نمونه در درگاههای فیروزآباد، پلکان کنهاور، نقش هدیه پردازان و نجبا در سنگ تراشی شاپور یکم در بیشاپور (شاپور)، سرستونهای سنگی



کاخی در بیشاپور و شیار ستونهای گچی شیز (تخت سلیمان آذربایجان). اینگونـه برداشـتها بـه خـارج از ایـران هـم راه یافتـه و حتـی در آذیـن هـا و طرحهای آکروپل آتن هم دیده میشود.

مردم روزگار مسعودی(سدهی چهارم) آن را مسجد سلیمان بن داوود مینامیدند، اما مسعودی بر آن بود که آنجا، بنایی کهن بوده که همای، دختر بهمن بن اسفندیار، آن را آتشکده کرده است.

دیلمیان تخت جمشید را ساختهی نیاکان خود میدانستند و عضدالدوله دیلمی در قصری که به نام پسرش ابونصر در شیراز ساخت، شماری از در و درگاههای کاخ تچر را به آنجا برد و کار گذاشت.

تخت جمشید با جلب توجه مسافران اروپایی از ۱٤۷۰میلادی بسیار زود، ایران باستان را در باخترزمین (غرب) نامور ساخت و نوشتههای بسیاری دربارهی آن و شناخت هنر ایرانی پدید آمد. از راه همین گزارشها بود که خط میخی شناخته و رمزگشایی شد. نفوذ تخت جمشید در معماری چهل ستون اصفهان \_ که حتا نامش را هم از نام تخت جمشید در آن زمان گرفته است \_ به خوبی آشکار است و بر آثار روزگار قاجاریه، حتا بر قالیبافی و پردهبافی، تاثیر گذاشته است.

در روزگار رضاشاه یهلوی(۱۳۰٤-۱۳۲۰خورشیدی)، ساختمانهایی چون بانک ملی ایران و ادارهی کل شهربانی کشور را در تهران با برداشت و نمونهبرداری از تخت جمشید ساختند. نقشهای تخت جمشیدی آرایندهی قالیها، پردهها، ظروف فلزی، نقاشی و معماری ایران معاصر شده است.

تخت جمشید، در شناسنامهی تاریخی ایران، بیگمان، در ردهی نخست ایستاده است، گرچه دیگر برجایماندههای باستانی در سرتاسر این سرزمین پهناور، کم از تختجمشید ندارند.

اردشیر یکم که بر جای پدر نشست و شاه ایران شد بر آن شد که تخت جمشید، پایتخت نخست ایران (شاه نشین) باشد.

تاریخ گواهی میدهد که ۲۷ روز پس از جشن بررگ نوروز آن سال، روز برگزاری آیین پایتخت شدن تخت جمشید بوده است.

ساختن تختجمشید از روزگار پادشاهی داریوش بـزرگ آغـاز شـد. کار ساختن شهر، كاخ شاه و تالارهاي پذيرايي تخت جمشيد ٥١ سال به درازا کشید.

رخدادنـگاران (مورخـان): يونـاني، ايـران هخامنشـيان را، كشـوري داراي سـه پایتخـت، نوشـتهاند.

در سنگنگاشتهی نخست، داریوش پس از ستایش خدا، دعا میکند که: «اهورامزدا این کشور پارس را که زیبا، خوب اَسپ و نیک مردم است» از دشمن و از سالِ بد (خشکسالی) و از دیوِ دروغ بپایاد.»

سخني خودماني همكيشان

مور کامران حمسدی

اینها که میخوانید اندیشه و رای من است و از سوی هیچ گروه و دسته و انجمنی سخن نمیگویم. اینکه دیگری و دیگران هم، اندیشه و رای خویش را در همین راستا میبینند و میپذیرند / میپسندند یا نه، به هر کس وامیگذارم.

چـرا چنیـن میکنـم؟ چـون کـه دارای یـک شناسـه و هویـت فرهنگـی و اجتماعی هستم . از این رو به گونهای درونی، ریشهای و پرورشی، خویشکاری خویش میدانم که ارزشهای برگزیدهام از زندگی را ارج بگزارم و خودم نیز بر همان بستر زندگی کنم.

و این ارزشها، چیزهای شگرف و غریبی نیستند بلکه ارزشهایی بنیادین هستند برای آنکه یک انسان، هم به عنوان یک سیستم و ســامانهی تنــی و روانــی، و هــم بــه عنــوان یــک «جانــدار گــروه زیســتی»، بتواند به نیکی بزید و همزمان گروهی را که خود را بدان دلبسته میداند در نیکی یاور باشد.

حال پرسش بنیادین این است که نیکی چیست؟ پرسشی که یکی از خاکی بوده و هست. پرسشی که پاسخهای گوناگون به آن، انسانها را در گروههای هم ـ اندیش و بهتر بگوییم هم ـ سود و ناهم ـ سود شکل داده است و دوستیها و دشمنیها و در پیامد آن جنگها را پدید آورده است. هر گروهی هم همواره خود را بر «حق» دانسته است!

حق چیست، که همه هم از آن دم میزنند؟ نه آنکه حق از حقیقت مىآيـد؟ و حقيقـت هـمان اسـت كـه مـا راسـتى مىناميـم؟ ليـک، مفهـوم و درونهایه حقیقت، یک ارزش بنیادین را در دل خویش دارد که همان ما را به مفهوم راستی نزدیک تر میکند و آن «داد» است.

من گهان نکنم خوانندهای باشد که مفهوم «داد» را در درون خود نفهمـد و یا احسـاس نکنـد. داد، زیربنـای راسـتی و یا «اشـا» اسـت و آن دادی است که بـرای همـگان باشـد، کـه مردمـی (انسـانی) باشـد. و هـر آنچه و هر آنکه چنین نیست و چنین نیز نمی خواهد، بلکه تنها سود خویـش بـه بهـای زیـان دیگـران میبینـد، دروغ اسـت. و ایـن زیـان در بالاترین شکل خود جان است و زندگی!

در جهانی پر از دروغ به سر میبریم، یا بهتر است بگویم جهانی که دروغ، نیـرو و تـوان بسـیاری را از دسـت راسـتی گرفتـه اسـت. آن انـدازه که بر روی زندگی روزانه همه مردمان گیتی، با میانجی و بیمیانجی، نشان میگذارد. دیگر سد سال و پنجاه سال گدشته هم نیست که یکی در یک سر گیتی سر به توی خود داشت و سرنوشت دیگری در آن سـوی گیتـی از او جـدا بـود. فـن آوری دنیـای جدیـد همـه را بیمیانجـی بـه

هـم پیونـد میدهـد.

خـوب، اکنـون منـی کـه آن ارزشهـا را بنیـان زندگانـی نیـک میدانـم، چـه بکنـم بهـتر اسـت؟ آيـا مـن هـم سر بـه تـوى خـود داشـته باشـم و بـه قول برخی «نخست تنی، سپس روانی»! غافل از اینکه اگر روان درست نباشد تن نیز درست نتواند بود! و روان جهان اکنون نیز گلهمند است. جان جانان گلهمند است.

امروز، من زرتشتی، چه خود را ایرانی بدانم یا نه (که البته از دید من همه زرتشتیان ایرانی هستیم، حال در هر کجای گیتی فرود آمده باشیم) نمیتوانـم چشـمم را بـر آن چـه در مـام میهـن، ایرانشـهر، میگـذرد ببندم و بیگمانم که هیچکس نیز چنین نیست. سخن آنجاست که چه از دستم برمی آید که انجام دهم؟

در میدان مبارزه با دروغ، در هر دیسه یا شکل آن، نخستین بایستگی آن است که خود در آن سو نباشیم و از هر دروغی بگسلیم. دشوار است؟ آری، بویـژه کـه گاهـی مـرز میـان راسـت و دروغ آنچنـان باریـک و خاکستری است که نمی دانیم کدام سو ایستاده ایم. و آنجاست که نقش «خرد» به میان میآید.

من از آن گفتارها و کردارهایی که گاهی از همکیشان، در جایگاه راهبران یا مدیران، در درون میهن بروز میکنند میگذرم لیک اینگونه گفتار و کردار، چند باره ما را به اندیشه میبرند که پس چه هنگامی میخواهیم بیاموزیم و از خرد یاری بگیریم تا آنکه هم خود را از آزار دروغ دور نـگاه داریـم و هـم بـا ایسـتادن در سـوی آن، بـه آن نیـرو ندهیم! اینکه بدنهی هازمان ما در درون، به ویژه با نگرش به کم شمار شدنمان، چه میتواند بکند، آن برمیگردد به تک تک ما و آنها که خود را در پیوند با رویدادهای کنونی چگونه بازمی یابیم و نقشی برای خود میشناسیم یا نه.

ما هم که در بیرون هستیم، همین پرسشها را برای خود داریم، چه در ردهی مدیران هازمان و چه تک تک ما.

من پاسخ خود را میدانم و از راهی که میتوانم مبارزه میکنم. شـما چـه؟

برای آگاهی از دیدگاههای موبد کامران جمشیدی میتوانید به یادکست زیر مراجعه نایید:

https://feed.pod.space/rastakhiz

# پرسش و پاسخ با موبد کورش نیکنام

دلایل پیامبر بودن اشوزرتشت کدام است؟

چنانچه بخواهیم با همان شَوَندها (دلیلها) که برای پیامبران ابراهیمی آمده، زرتشت را نیز به پیامبری بپذیریم، سخنی نخواهیم داشت.

معجزه و رویدادهای شگفت انگیزی که هریک داشتهاند برای اشوزرتشت پیش نیامده تا پیامبری وی را بخواهیم پایا (ثابت) کرده باشیم، خوشبختانه بـرای اشوزرتشـت هیـچ گونـه رویـداد شـگفت آوری ماننـد شـکافتن دریا، مار شدن چوب دستی، برون رفت از آتش و مانند آنها روی نداده که با آنها مُهر پیامبری بر پیشانی او داشته باشیم.

چنان چه پیامبر را کسی بدانیم که پیام ویژهای را از خداوندی گرفته که در آسمانها جای دارد سپس بدون کم و کاست این پیام را به مرتوگان (بشر) رسانده باشد، باز هم چنین شیوهای را زرتشت به یاری فرشتگان

### اهورامزدا؛

که خدای بینش اشوزرتشت است ویژگی سرآغاز و سرانجام و سرچشمه هستی برای او داشته است.

خداونـد در بـاور ایرانـی بـه چـمار (معنـی) «دانایـی و آگاهـی بیکـران هســتىمند» اســت.

چنیـن دانـش خردگونـه در سراسر هسـتی پایـدار بـوده در هـر گاه و جایـگاه (زمان و مکان) پاسخ گو خواهد بود.

بدین روی اشوزرتشت را نمی توان و نباید با فرستادگان دیگری که در گروه ادیان سامی (ابراهیمی) از آنان یاد شده به سنجش(مقایسه)

او خود را در سخنانش «سرودهای گاتاها» یک «سوشیانت» و یک «مانترن»

سوشیانت به چمار کسی است که به دیگران سود میرساند تا به رهایی برسند. رهایی از بیداد و ستم، رهایی از پندارهای نادرست و خرافات، رهایی از تنبلی و کاهلی و پیوستن به راه پرتلاش راستی که در آن خردمندی استوار باشد سوشیانت؛ سودرسان سیند (ورجاوند) است. مانترن به چم آموزگاری است که سخن او اندیشه برانگیز باشد تا مرتوگان را به خردپـروری وخـردورزی فراخوانـد.

با درون نگری و دل آگاهی، به بسیاری از رازهای هستی پی برده است که برای بهزیستی، بهروزی و رستگاری مرتوگان مفید و کارساز بوده و هم چنان ارزش دارد.

آن گاه آنها را به دیگران سفارش کرده تا از روی آزادی چنان چه به بهروزی و رستگاری اندیشه دارند، چنانچه به خوشبختی خود و دیگران میاندیشند، در راستای آیین راستی و بر پایه خرد، آزادی گزینش داشته باشـند.

جایگاه «زن» در فرهنگ ایران باستان را توضیح دهید.

در فرهنگ ایران باستان و در گویش اوستایی «زن» برگرفته از واژه «زناتـه» آمـده کـه بـه چـهار (معنـی) زایندگـی اسـت.

مرد نیـز از واژه اوسـتایی«مَرتَه» آمـده کـه بـه چـمار مـردن و گذشـتن اسـت، آنکه خواهد گذشت.

زن در بخشهای دیگری از اوستا، گاهی«جَنیکه» (از بُن و ریشه ژن و کن) آمده و در جایی نیز به نام «نئیریکه» خوانده شده است.

«نَئيـرى» در اوسـتا بـه چـمار دليـر، مبـارز و پهلـوان آمـده اسـت كـه بـه مردانِ پهلوان آن روزگار گفته می شده است.

این واژه به ریخت (شکل) مادینه برای زنان دلیر و نام آور نیز به کار میرفته که «نَئیریکه» بوده است. این واژه در گویش پهلوی به ریخت «نَئیریک» آمده و در نوشته پهلوی یادگار بزرگمهر به چمار همسر نیک

زن در ایـران باسـتان «بانـو» نیـز نـام داشـته اسـت. ایـن واژه بـه چـمار پادشاه و روشنایی بوده است. بدین روی زن پیوسته بانوی خانه، پادشاه و فروغ زندگی در خانه بوده است. این واژه در گویش پهلوی به ریخت «بانوک» و در زبان پارسی «بانو» شده است. سپس از زنان ایرانی با نام «گدبانو» یاد شده که در آن«کد»، به چمار خانه است، و «بانو» همان یادشاه است، یادشاه و فروغ خانه.

واژه «کدخدا» نیز در برابر این واژه به مردان گفته شده که «خدا» در این واژه به چمار دارنده خانه بوده، پادشاه و دارنده خانه.

زنان و مردان یس از پیوند زناشویی به گزینه دیگری نیز آراسته مىشـدند بـه بانوان«غانُـو پَتِنـى» و بـه مـردان «غانُـو پَئيتـى» گفتـه شـده كـه واژه «نمانُو» به چمار خانه و پس از آن سرپرستی زن و شوی بوده است. پس از زناشـویی؛ مـردان و زنــان یکدیگــر را همــدوش (همـکار و همــراه در کارهای زندگی) و همسر (هم اندیش)، نیز مینامیدند.

در اندرز گواه گیری (عقد) که آغازِ پیوندِ زناشویی در ایران باستان و زرتشتیان است، موبد برگزار کننده جشن، نخست از اروس و سپس از داماد میپرسـد کـه آیـا دیگـری را بـه «هـم تنـی» و «هـم روانـی»، بـه «همـسری» خویـش میپذیـرد؟

پس از پاسخ آری از جانب آنان، آغاز زناشویی جشن گرفته میشود.

گفتنی است در پی این باور و اندیشه، زن نه تنها «هم تن» مرد است بلکه «هـم روان» و «هـم اندیش» با وی نیز میباشد..

چنانکه مرد نیز پی از این همانند زن؛ بدون هرگونه برتری جویی، هم روان، هم تن و همسر بانوی خویش خواهد بود.

فردوسی نامدار چه نیکو درباره زنان نیک میفرماید:

اگر پارسا باشد و رای زن

یکی گنج باشد پرآکنده، زن به ویژه که باشد به بالا بلند فروهشته تا پای، مشکین کمند خردمند و با دانش و ناز و شرم

سخن گفتن نیک و آوای نرم



### واکاوی نمادهای دو جشن بزرگ زرتشتیان (مهرگان و نوروز) و حلول آن در داستانهای نوح

آزاده یشوتنی زاده\* استادیار پژوهشی پژوهشگاه میراث فرهنگی و گردشگری

### چکیده:

شادی و سرور، مایه و سبب ساز به وجود آمدن جشنهای ملی ایرانیان بوده است. جشنهایی که با اساطیر و نمادهای فرهنگی عجین و پیوستهاند. دو جشن بزرگ ایرانیان که به منظور پاسداشت از فروزههای نیـک و سـودمند اهورایـی از گذشـته دور تـا کنـون در ایـران برگـزار میشـود ، مهـرگان و نـوروز نـام دارد. نـوروز (اول فروردیـن) همـگام بـا اعتـدال ربیعـی و مهـرگان در هنگامـه اعتـدال خریفـی (دهـم مهـر مـاه) برگـزار میشـود و شـاید بتوان این دو را به نحوی جشن کاشتن و برداشتن در روزگار کشاورزی ایران دانست. ماندگاری این دو جشن تا به امروز به سبب همسانی نمادها و نشانههای آن با داستانهای کتب مقدس است. داستان طوفان نوح (ع) در ادیان سامی چون اسلام، مسیح و یهود آمده است اما ایرانیان و مزدیسنا کیشان با این داستان نا آشنا بودند. زرتشتیان با ترکیب نادها و یافتن نقاط اشتراک با اسطورهها و پادشاهان اساطیری ایران، توانستند به دو جشن اصلی مهرگان و نوروز وجه ملی و دینی ببخشند و از خطر فراموش و منسوخ شدن محفوظشان دارند. روش تحقیق در این نوشتار توصیفی - تحلیلی بوده و در نهایت با قیاس تطبیقی سعی در یافتن وجوه اشتراک شده است. چرایی ماندگاری این جشنها تا به امروز از سئوالات تحقيـق مىباشـد .

کلـمات کلیـدی: جشـن مهـرگان، جشـن نـوروز، جمشـید، فریـدون، ایـزدان و ايـزد بانـوان.

### پیشینه موضوع:

درباره جشنهای ایران باستان و مخصوصاً مهرگان و نوروز نوشتارهای ارزشمندی برجای مانده است و نویسندگان بسیاری راجع به این دو جشن چه به صورت مطالعه تطبیقی و چه به صورت جداگانه بدان پرداختهاند. مسیله طوفان نوح نیز، در بسیاری از مقالات و کتب مربوط به مطالعه

ادیان بررسی و جستجو شده است. اما وجه تمایز این پژوهش با دیگر موارد در این است که جشن و سرور ایرانیان باستان در ارتباط با یک حادثه دهشتناک دینی برگرفته از عذاب الهی مورد سنجه قرار گرفته و کهـن اُلگوهـای اصلـی را در قالـب نمادهـا و نشـانههای مشـابه مـورد مداقـه قرار گرفته است. گرچه دین زرتشت در دسته ادیان غیرسامی قرار میگیرد اما یافتن مشابهتهای نادین و همسانی با متون کتب مقدس ادیان سامی مورد قابل توجهی میباشد.

### چهارچوب طرح:

مطالعهی تطبیقی و نمادین از زیربناهای اصلی در پژوهشهای حوزهی ادیان و اساطیر محسوب می شود . این پژوهش نیز از این چهارچوب بهره برده است.

### طرح مسئله:

به شهادت تاریخ و تاریخ نویسان، اینکه ایرانیان همواره به عناصر طبیعت احترام میگذاردند و از آلودن آنها پرهیز میکردند، امری بدیهی است. اما اینکه ایرانیان علی رغم از سر گذرانیدن تاریخ پُرمخاطره و سرشار از تحولات خواسته و ناخواسته توانستند عامل شادی و نشاط خویشتن را که همان جشنهای ملی هستند از خطر زوال و فراموشی محفوظ و مصون نگاه بدارند و علاوه بر آن، به این جشنها وجه همگانی بدهند؛ بسیار جالب توجه است. گرچه رسومات غمباری چون سوگ و آیین مربوط به مردگان در خلال تاریخ به صورت مجزا برای ادیان و فرق مختلف باقی ماند و هرگز مورد اقبال همگان قرار نگرفت. مسئله توجه به شادی و شاد زیستن از پایه های اصلی کیش مزدیسنا است اما نشر و پاسداشت آن به وسیله جشنهای ایرانی امر خطیری است که با تبحر و تدبیر بسیار صورت گرفته و تا به امروز جاودانه مانده است. نمونهی مثالی این جشنها، نوروز و مهرگان است که در این نوشتار بدان پرداخته خواهد شد.

### يرسش كليدى:

چگونه این دو جشن بزرگ ایرانیان (جشن مهرگان و نوروز) تا به امروز پس از گذرانیدن دورانهای پرفراز و نشیب تاریخ ایران، همچنان باقی ماندهاند و منسوخ نگشتهاند؟

ایران، کشوریست که همواره در قلب خود شادمانی و نشاط را حفظ کرده است. تنوع جشنها و آیینهای ایرانی بر این موضوع صحه میگذارد؛ فرهنگ شاد زیستن به قدری در میان ایرانیان دارای محبوبیت بوده که حتی یس از آمدن اسلام، نمادهای موجود در این جشنها با داستانهای کتب مقدس درآمیختهاند تا پس از به وجود آمدن همسانی و مطابقت مقبول، همگی با هم در این جشنها شرکت کنند و شادی و سرورشان افزون گردد. جشن مهرگان و نوروز، دو جشن بزرگ ایرانیان است که به لحاظ هادپردازی و ساختار؛ اشاراتی به ایردان و ایزدبانوان ایرانی دارد. از این بابت در این نوشتار سعی شده است تا عناصر و عوامل مشترک میان داستان طوفان نوح و جشن مهرگان و نوروز مورد شناسایی قرار گیرند. توجه به این ناد پردازی ها و اینکه همواره مردم ایران در پی ایجاد مودت و برداشتن مرزهای اعتقادی بوده تا بتوانند در کنار هم میهنهای خویش با هر تنوع دینی و عقیدتی به شادی بیردازند، امر حائز اهمیتی است که باید مورد توجه قرار گیرد. از آنجا که زندگی شبانی و کشاورزی ایرانیان مسبب فراهم آمدن نادهایی از ایزدان و ایزدبانوان یاریگر در امور طبیعت بوده است؛ لذا خورشید و آب در جایگاه نخست قرار دارند. از این روی، آغاز این نوشتار با ایزد مهر به ناد خورشید و سپس ایزد ناهید به نهاد آب خواهد بود.

### جایگاه خورشید و آب:

از دورهی ساسانی مسئلهی هفت طبقه بودن آسمان مطرح میشود که هـر طبقه به یکی از سیارات هفتگانه تعلق داشته است. (یاحقی، ۱۳۸٦، ۵۵) هفت اختر که هر کدام در یک طبقه از آسمان قرار داردند؛ شامل: ماه، عطارد، زهره، خورشید، مریخ/ بهرام، مشتری و زحل است. (یاحقی، ۱۳۸٦، ٨٧٩) آب نيـز تحـت تأثيـر آبـاء سبعه (هفـت اخـتر) قـرار داشـت. (ياحقـي، ۱۳۸۱، ۲) علاوه بـر آب، شـعاعهای خورشـید نیـز از هفـت شـعاع تشـکیل یافتـه است که به شش بعد فضا و بعد فوق کیهانی مرتبط میشود . (شوالیه، ۱۳۸۷: ۱۱۸) از جنبهی دیگر بر اساس متون پهلوی؛ ایرانیان در اصل چهار آسمان را باز می شناخته اند: ۱- سپهر اختران، ۲- ماه پایه، ۳- خورشید پایه، ٤- بهشت. (قلعهخانی، پاییز ۱۳۸۲، ۱۸۰۰) از ستاره پایه تا خورشید پایه، مراحل زندگی را شامل میشد که برترین زندگی به خورشید پایه تعلق داشت و پس از آن، جهان پس از مرگ و بهشت، قرار داشت. (میرفخرایی، ۱۳٦۷، ۲۰۵۱) که در بین پادشاهان ایرانی، جمشید لقب خورشید داشت و گویا بدین وسیله در والاترین مرحله زندگی قرار میگرفت. جمشید یا جم، نخستین پادشاه اساطیری ایران است. در سانسکریت «یم» و در گاتها «پیم» و شید به معنای «درخشان» و «خوب رمه» و «سریره/ زیبا» توصیف شده است. شید صفت خور است و به همین جهت جمشید را ایزد آفتاب یا خورشید میدانند. (کارنوی، ۱۳٤۱، ۷۸) جمشید گیاه هـوم را به اهورامزدا تقدیم کرد و در اوستا از دو جفت مشابه با مشی و مشیانه نام برده شده است به نام «یم» و «ییمگ». (اوستا) صفت «خوب رمه» برای جمشید به گاو اشاره دارد و اما مهرگان که توسط فریدون رقم می خورد، باز به گاو اشاره دارد. بنابراین گاو، نمادیست مشترک بین جمشید، آفرینشگر نـوروز و فریـدون، آفرینشگر مهـرگان و پـس از آن ایـزد بهرام که بدان پرداخته خواهد شد.

### گاو، هاد مشترک فریدون و جمشید/ مهرگان و نوروز:

گاو، در اوستا بر معنی معمول به اسم جنس بر همهی چهارپایان سودمند اطـلاق میشـود . (اوسـتا) در واقـع گوسـفند هــم کـه امـروزه بـر نــوع میــش، اعـم از نـر و مـاده اطـلاق میشـود ؛ در اصـل «گئوسـپنت» یـا «گاو مقـدس»

بـوده اسـت. (یاحقـی، ۱۳۸٦، ۲۸۹) یکـی از هفـت آتشـکده معـروف ایـران در زمان ساسانیان، آتشکده بهرام بوده که در فرهنگهای فارسی آن را کنایه از بـرج حَمَـل (بـره) مىدانسـتند. (ياحقـي، ١٣٨٦، ٢٢٦) بـراى قدرتمنـد كـردن آتش زوهـر، پیـه و دنبـه گوسـفند کـه در مـوارد خاصـی مثـلاً هنـگام تأسـیس آتش بهرام یا هنگام گهنبارها (جشنهای فصلی) و یا صبح روز چهارم پس از مرگ که به اعتقاد زرتشتیان، روان درگذشتگان در خانه شاه بهرام است، طی مراسمی به آتش بهرام میدهند. از این بابت همسانی نماد ایزد بهرام را با ناهاد گاو میتوان دریافت؛ علاوه بر آن، در «بهرام پشت» آمـده كـه فرشـتهی بهـرام بـه ده گونـه: بـاد تنـد، گاو ورزا، اسـب سـفید، شـتر سرمست، گراز نر، جوان پانزده سالهی فروغمند، شاهین بلندپرواز، میش، قوچ یا گوزن پیچیده شاخ، بز زیبا، مرد دلیر رایومند، خود را به زرتشت نمایانده است. (بهرام یشت) سرانجام اهمیت گاو در داستانهای مربوط به نوروز هم مطرح می شود. گردیزی در شرح نوروز آورده است: سایهها از دیوارها بگذرد و آفتاب از روزنها افتد و عجمان گویند که اندر این روز جمشید بر گوساله نشست و سوی جنوب رفت و دیوان و سیاهان را مغلوب خود ساخت. (گردیزی/ تاریخ گردیزی، ۱۳٤۷، ۲٤۱) علاوه بر تاج خورشیدسان پادشاه در مهرگان و نوروز، در این داستان به مهر یا خورشید نیـز اشـاره شـده کـه وجـه مشـترک مهـرگان و نـوروز اسـت. البتـه در سـبب پیدایش نوروز داستان دیگری هم هست که دیوان به فرمان جمشید تختی بساختند و آن را بر دوش گرفتند و از دماوند و بابل[۱] گذشتند. مردم با دیدن جمشید که همچون خورشید میدرخشید به حیرت افتاده بودند و فكر ميكردنــد كــه دو خورشــيد در آســمان اســت. (بيرونــي/ آثارالباقيــه، ۱۳۷۷، ۲۸۰) در باور ایرانیان باستان، جنبش گاو سبب پیدایش سال جدید می شود که همان آغازیدن نوروز می باشد. (یاحقی، ۱۳۸۱، ۱۹۲۲) همچنین قرار دادن تخم مرغ بر روی آیینه در نوروز و اعتقاد به چرخش آن هنگام تحویل سال بر پایه آن است که گاو آسمانی کره زمین را از شاخی به شاخ دیگرش میافکند و سال تحویل میشود . (یاحقی، ۱۳۸۲، ۱۹۲)

فریدون نیـز پـس از جمشـید بزرگتریـن پادشـاه اسـطورهای اسـت. او کـه از نـژاد جمشـید اسـت بـر علیـه ظلـم ضحـاک بـه همراهـی کاوه آهنگـر شـورش میکنید و سیس بر تخت یادشاهی مینشیند. زمانی که فریدون زاده می شود، فَرّه کیانی که از جمشید جدا شده است به فریدون میپیوندد و چون ضحاک از به دنیا آمدن فریدون باخبر می شود ، فرانک، مادر فریدون، کودک را به نگاهبان گاو (برمایون یا پُرمایه) میسپارد. پس از قیام کاوه، فریدون دو خواهر جمشید را که شهرناز و ارنواز نام دارند از بند ضحاک آزاد میکند و به همسری خویش درمی آورد. (مجمع لالتواریخ و القصص، ١٣١٨، ٢٧) ابوريحان بيروني در كتاب آثارالباقيه خويش به اين موضوع اشاره دارد که تمامی اجداد فریدون با اسامی که ترکیبات «گاو» در آن هویداست نامیده شدهاند. بندهش نیز یدر فریدون را آبتین به «دارنـدهی گاو بسـیار» تعبیـر کـرده اسـت. سـپرده شـدن وی بـه نگهبـان گاو هـم این پیوند را محکمتر میکند و پس از چیرگی بر ضحاک نیز، رهانیدن گاوهای اثفیان که به دست ضحاک اسیر بودند، از دیگر ارتباطات فریدون بـا «گاو» اسـت. (بیرونـی/ آثارالباقیـه، ۱۳۷۷: ۲۹٦) اصـلاً نـام «کاوه» کـه بـا بر چوب کردن پیشبند چرمی (چرم گاوی) مسبب پادشاهی فریدون شد، هـمان واژهی «cow» انگلیسـی اسـت کـه بـا تغییـر بسـیار جزیـی از واژهی «کاوه» حاصل گردیده است. بعد از آن نیز بلعمی به اینکه فریدون برای ایزدبانوی ناهید، گلههایی از گاو قربانی میکرد اشاره کرده است. (بلعمی/ تاریخ بلعمی، ۱۳۸۰، ۱۴۷) حتی زمانی که ضحاک از فریدون امان خواست و او را به خون جدش قسم داد که او را نکشد، فریدون به خون گاو نـری کـه در خانـه جـدش بـود سـوگند خـورد کـه او را بکشـد. (شـاهنامه: ٦٥) در مورد وجه تسمهی جشن مهرگان، پدید آمدن مهر (خورشید) مطرح شـده اسـت و دیگـر آنکـه در ایـن روز بـود کـه فریـدون را از شـیر گرفتنـد و او بـر گاو سـوار شـد و در آسـمان گاوی از نـور پدیـد آمـد کـه شـاخهایش از طلا و پاهایش از نقره بود و چرخ قمر را میکشید. این گاو ساعتی آشکار میشود و سپس غایب میگردد. هـر کـس موفـق بـه دیـدار او شـود، در

ساعتی که آن را میبیند آرزوهایش بـرآورده میشـود. (یاحقـی، ۱۳۸۲، ۷۹۳) وجه شباهت نوروز و مهرگان تنها در عنصر گاو نیست. بلکه در هر دو جشـن مـردم لبـاس نـو بـر تـن میکننـد و عـلاوه بـر آن، در سـپیده دم نـوروز خود را با آب قنات شستشو میدهند تا از هر گناه پاک شوند؛ چرا که این روز به فرشته آب تعلق دارد. (یاحقی، ۱۳۸۲، ۸۳۵) در روز جشن مهرگان نیـز زرتشـتیان لبـاس نـو مییوشـیدند و سـفرهای میگسـتراندند کـه یکـی از اجزاء آن انار بود و سلطان نیز تاج زرینی بر سر میگذاشت که تصویر خورشید بر آن بود و در نوروز و مهرگان بار عام میداد. (یاحقی، ۱۳۸۲، ۷۹٤) در تاریخ بیهقی آمده که این مراسم در سراسر آسیای صغیر بر پا می شد و از آنجا با مهر به اروپا رفت. جشن مهرگان در روم قدیم روز ظه ور خورشید تصور می شد. (بیهقی/ تاریخ بیهقی، ۱۳۵۱، ۳۵۹ و ۲۵۵) انار، مظهر باروری و فراوانی است و متعلق به ایزدبانوی ناهید. در اوستا، نامی از این میوه نیست اما در متون پهلوی و از جمله بندهش چند بــار آمــده اســت. در فرگــرد ۲۷ از میوههــای خــوب قلمــداد شــده اســت. در آتشکدهها نیز چند درخت انار میکاشتند که شاخههای آن را به عنوان بَرسَـم [۲] در مراسـم بـه دسـت میگرفتنـد. امـروزه هـم تـک درخـت انـار نزدیک امامزادهها و بالای تیههای مقدس نهادی از همان اعتقادات را با خود دارد. (فره وشی، ١٣٥٥، ٦٥) به روایت جاحظ بر سر سفره نوروز و مهرگان، شاخه درخت انار و زیتون نهاده می شد. (جاحظ، ۱۳۸۱، ۲۷۵) پس بنابراین در نوروز و مهرگان، عنصر آب/ ایزدبانوی ناهید و خورشید/ ایزد مهر، گاو/ ایزد بهرام اشتراک دارند.

در اسطورههای مهری خون گاو مسبب پیدایش تمام موجودات زمین شده است و میـترا، صاحـب چراگاههـای وسـیع اسـت و خـدای خورشـید نـام دارد که از بین برندهی دشمنان محسوب می شود. (ماسون، ۱۳۸۶، ۹۹) بنابرایـن مهـر، «دارنـدهی چـراگاه وسـیع» و جمشـید، «دارنـده رمـه خـوب» و فریـدن از نسل «دارندگان گاو بسیار» است. به دلیل ورود ایزد مهر و ایزدبانوی ناهید در دین زرتشتی و با توجه به اینکه در این دین، خورشید پایه (جایگاه ناهید میگردد. ایزد مهر)، والاترین مرحله از زندگی انسان درستکار و بهشتی روان را تشکیل میدهد و از سوی دیگر جایگاه ونوس یا زهره (نماد ایزدبانوی ناهید)، در آسمان سوم است، لـذا ارتبـاط مهـر و ناهیـد در صـور فلکـی و نمادهـای مهرگان و نوروز مشخص گردید که در مبحث بعد مورد واکاوی بیشتر قرار خواهـد گرفـت.

### شیر، ناد مشترک مهر و ناهید:

ویل دورانت درباره بزرگترین خدایان در ادیان پیش از زرتشت مینویسد: ميترا خداونـد خورشيد و آناهيتـا الهـهي زميـن و حاصـل خيـزي اسـت. (څـودي، ۱۳۸۷، ۳۲ و ۳۳) آناهیتا، چشم مهر است و در اوستا نیز میترا به عنوان چشم اهورامزدا یاد می شود . (اخویان، ۱۳۹۱، ۳۲) بنابراین ستارهی زهره، چشم خورشید است و خورشید چشم خداوند میباشد، از این روست که زهره در آسمان سوم (به لحاظ فاصله تا خورشید) و خورشید، دارای جایگاه سوم و نزدیک به بهشت مینوی و نور ایزدی است. زمانی زرتشت از اردویسـورآناهیتا پرسـید: ای اردویسـورآناهیتا، بـا کـدام قربانـی بایـد تـو را بستایم؟ با کدام قربانی باید به تو نزدیک شوم؟ تا اهورامزدا برای تو راهی از آن سوی کرهی خورشید آماده سازد؟ (آبانیشت، بند ۹۰) با خوانش آبان یشت در مییابیم که آب و روشنایی از یک منبع و سرچشمه هستند. اهورامـزدا در کـرهی خورشـید مقـام ناهیـد را برقـرار نمـوده و از آنجاسـت کـه اردیسورآناهیتا بر اثر استغاثهی پارسایان و پرهیزکاران از فلک ستارگان به سـوی نشـیب میشـتابد. اردیسـورناهید یـک رود مینـوی و آسـمانی اسـت کـه راه جریانش از بالای کرهی خورشید است و نه در روی زمین. بنا بر بند ۹۱ یشتها، ستایش و نیایش ناهید نیز فقط باید در هنگام حضور خورشید و در روشنایی باشد که این خود نشان دهندهی ارتباط معنوی بین آب و روشنایی میباشد. به عبارت دیگر، تا هنگامی که نور آفتاب هست، این نیایش ارزش دارد. (قلعه خانی، پاییز ۱۳۸۲، ۱۷۳

داشته و در حال شیر دادن به اوست. (څـودی، ۱۳۸۷، ٦٦) بر ایـن اسـاس، مهر یکی از سوشیانسهای دین زرتشتی است و ولادت وی چنین است: «مهر سوشیانس از مادرش ناهید در میان یک تیره سکایی ایرانی در شرق ایران زاییده شد.» (مقدم، ۱۳۸۸، ۵۹) راجع به ایرد مهر توصیفی رفته است که ارتباط ناهید و مهر را دقیقتر توصیف میکند: «مهر، همیشه به پا ایستاده است، دلیری که آبها را زیاد کند، باران بباراند، گیاهان را برویانــد و آفریــدهی کــردگار.» (اســماعیل پــور، ۱۳۷۷، ۱۳۲ و ۱۳۷) بــر روی سکههایی که از کوشان به دست آمده، تصویر ناهید بر روی شیر نقش شـده اسـت. (دوشـن گیمـن، ۱۳۷۵، ۲۸٤) در مُهرهـای آشـوری و همچنیـن در نقاشیهای قصر ماره (متعلق به هزارهی دوم)، شیر به عنوان یکی از متعلقات زهره تصویر شده است. در ادبیات مذهبی، زهره، شیر شرزه یا ماده شیر خدایان آسمان خوانده می شود. (شوالیه، ۱۳۸۷، ۴۸۷) از طرف دیگر، شیر یکی از نمادهای مهم جانوری مهر است. مهر در هیئت شیر نمود مییابد. شیر تجلی زمینی مهر در بین درندگان میباشد. (موسوی لر و رسـولی، تابسـتان ۱۳۸۹، ۱۱۵) بـر پـاره اي از پرستشـگاه هـاي ميـترا نيـز، تصوير مهر با سر شیر موجود است. شیر در معابد میتراییسم و ناهید پرورش می یابد. به عنوان مثال: در سرزمین ایلام، پرستشگاهی برای آناهیتا ساخته شده بود که در آن شیران اهلی نگهداری می شدند. این شیران رام شده، به پیشواز کسانی می آمدند که وارد پرستشگاه می شدند. (عابد دوست، پاییـز ۱۳۸۹، ۱۰۸۰) یا بـه نقـل از پلینـی (pliny) در شـوش معبـدی بـه نـام تا ازارا (Ta Azara) قرار داشت که مکان مقدسی برای آناهیتا به شمار میرفت و شیرهای رام شده در آن به آزادی در رفت و آمد بودند. (څودی،

با توجه به آبان یشت، یشتها و دیگر متون دینی، مهر و ناهید با یکدیگر پیوستگی تام دارند. گاهی در نقش چشم هستند. گاهی ناهید، نقش مادری را برای مهر ایفا میکند و گاهی کره خورشید (مهر)، سرچشمهی

### سلاح و جنگاوری، ناد مشترک بهرام با مهر و ناهید:

ایـزد بهـرام کـه صـورت اوسـتایی آن وِرثرَغَـن و پهلـوی آن ورهـران اسـت؛ در ادبیات مزدیسنا و بُندهش بهرام خوانده می شود و معنی پارسی آن «پیـروزی» اسـت. ایـن واژه تغییـر شـکل یافتـهی «وریترَهَـن» بـه معنـای گشندهی ورتره که همان ابر بیباران یا خشکسالی است. ارتباط ایزد بهرام و ایزدبانـوی ناهیـد نیـز از ایـن صفـت بهـرام مشـخص اسـت. در بهـرام یشت (جزء اول از کردهی اول) در میان ایزدان مینوی، بهترین سلاح متعلق به این ایزد است و به همین سبب در هنگامه نبرد، جنگاوران به وی متوسل می شدند و از او یاری می خواستند. این د بهرام، بارها با صفت «اهـورا آفريـده» سـتوده شـده اسـت. (بهـرام يشـت)

در افسانههای بابلی قالب مهر با تموز و قالب ایشتر با ناهید مطابقت میابد که گاهی مهر با خنجر بر شیر سوار است و گاهی ناهید حربه به دست، سوار بر شیر است. داشتن یک حربهی برّان در دست مهر و ناهید، این ایزدان را به ایزد بهرام شبیه کرده است. در افسانهی بابلی، ایشتر (ناهید ایرانی) در جستجوی معشوق کشته شده ی خود، دوموزی یا تهـوز (مهـر ایرانـی) بـه جهـان زیریـن رفـت و سـپس پیروزمندانـه همـراه وی به زمین بازگشت. در بابل و آشور، ایشتر (ناهید ایرانی) را غالباً حربه به دست و سوار بر شیر مجسم میکردند. (پاکباز، ۱۳۸۱، ۹۷۳

در بیشتر مجسمههای مکشوفه از معابد مهرپرستی، مهر با مشعل فروزان و خنجـری کـه در دسـت دارد دیـده میشـود . خنجـر نشـانهی مبـارزه او بـا نیروهـای اهریمنـی و مشـعل نمـاد فـروغ و روشـنایی خورشـید اسـت. (اکـبری و الیکای دهنو، ۱۳۸۶، ۸۷)

در ایران باستان، ایزد خورشیدی دیگری نیز وجود دارد که همان ورثرغنه (بهرام) است. وی در چندین صورت تجسم مییابد، مهمترین جلوهی بهرام، نگارهای انسانی با شمشیری از تیغه طلایی و با تزیینات بسیار که مشابه تندیسکهایی از ناهید موجود است که فرزندش مهر را روی زانو نگاه خنجر مهر و در همان معنای رمزی است. ایزدِ خورشیدی بهرام، در طول

رواج آیین مهر همیشه یار و همراه ایزد مهر بوده است، هر چند که این بهرام، خدای جنگ و پیروزی در اساطیر ایران با سیاره مریخ یکی انگاشته می شود اما در منابع مختلف از او به عنوان ایزد خورشیدی یاد می شود . (موسویلر و رسولی، تابستان ۱۳۸۹، ۱۱۶)

توصیف جنبه جنگآوری مهر ایزد در مهریشت، بس موحش و با هیبت است، چنان که لرزه بر اندام دشمنان میافکند و به جنگاوران روحیهی رزمی میدهد: که در پیشاپیش او بهرام اهورها فریده حرکت میکند . خورشید نیز زمان نگهدار این نبرد و مبارزه است. در اوستا خویشکاری جنـگاوری از آن مهـر و بهـرام اسـت. (اسـماعیل پـور، ۱۳۷۷، ۱۳۹) راجـع بـه جنگاوری در روایت بلعمی جمشید، نخستین بار، سلاح و شمشیر را به کار گرفت (بلعمی/تاریخ بلعمی، ۱۳۸۰، ۱۳۰) و از این بابت مشابه با ایزد به رام است. جمشید در نوروز بر تخت پادشاهی نشست. (ابن ندیم/ الفهرست، ١٣٤٦ ، ٢٢)

یلوتارک نشان میدهد که یادشاهان هخامنشی با آناهیتا به ویژه در نقش الههی جنگ، پیوندهای نزدیکی داشتند. (هُودی، ص ۷۲) و هرودت مینویسد: از ناهید در جنگ و نبرد یاری میخواستند. (کارنوی، ۱۳٤۱، ۳٤) در سال فرمانروایی اردشیر دوم، یعنی در ٤٠٥ ق.م. در یاسارگاد معبدی وقف الههی جنگ شده بود که به نقل از پلوتارک، معبد آناهیتا بوده است. (بویس، ۱۳۸۱، ۷۲۹)

تا این مبحث، شباهتها و فادهای مشترک میان مهر و ناهید و بهرام مشخص گردید و وجوه اشتراک نوروز و مهرگان و یا جمشید و فریدون مورد ارزیابی قرار گرفت. از این بابت ایرانیان که زندگی کشاورزی داشتند با حضور مهر و ناهید شاد بودند و زمانی که بهرام را در نظر مجسم می کردند حس خوب امنیت و پیروزی برایشان تداعی می شد. جشن نوروز، به وسیلهی نماینده خورشید/ جمشید برای بزرگداشت ایزدبانوی آب برگزار می شد و جشن مهرگان را نماینده بهرام/ گاو برای پاسداشت امنیت و برکناری ظلم برپا میکند . اما همین دو جشن بزرگ و سرشار از شادی برای ادامه حیات خود به صورت نادهایی در قالب داستان طوفان نوح جای میگیرند تا مقبول طبع همگان شوند و این شادی و سرور ادامه

### نوح و ارتباط آن با ناهید و مهر:

بنا بر برخی روایات اسلامی، داستان ضحاک و بر دار کردن وی در زمان حضرت نـوح صـورت گرفتـه اسـت. (یاحقـی، ۱۳۸۲، ۵٤۹) در داسـتان طوفـان نـوح، کبوتـر نقـش بسـزایی دارد. داسـتان نـوح کـه از طوفانـی در آسـمان و جوشیدن آب از تنور پیرزنی آغاز شد و با فروکش کردن آب به اتهام میرسد، با نمادهای آب در ارتباط است. چرا که پس از فروکش کردن آب، کشتی نوح بر کوه آرارات فرود آمد. ابتدا نوح، کلاغ را و سپس کبوتر را برای تحقیق فرستاد و کبوتر با شاخهای از زیتون پیام آورد و از ایـن بابـت کبوتر را «قاصد نوح» گویند. (یاحقی، ۱۳۸٦، ۸۲۸) ایرانیان باستان با داستان نوح بیگانه بودند؛ اما در روایات کهن، وی را با فریدون مشابهت دادهاند و کشتی نوح نیز با «ور جمکرد» [۳] جمشید مشابهت یافت. (کارنوی، ۱۳٤۱، ۸۶) بنابراین داستان نوح با اساطیر مربوط به جمشید و فریدون، پادشاهان نـوروز و مهـرگان در يـک راسـتا قـرار گرفـت. آغـاز طوفـان نـوح بـا آب است چه از زمین و چه از آسمان. همانطور که قلاً قید شد بر اساس متن المحاسن و الاضداد شاخه زيتون و انار، به صورت نمادين در سفره هفت سین نوروزی و سفره مهرگان قرار داشته است. به جز زیتون، نقطه اتصال دیگر داستان نوح، زهره میباشد. انار که نهاد زهره یا ناهید است در این داستان کالبد زمینی می یابد. ناهید، اسم ستاره زهره است. آبان یشت، که یکی از پشتهای بلند اوستا میباشد مربوط به فرشته ناهید و مشتمل بر دو بخش است. بخش اول: توصيف ناهيد و ستارگان و بخش دوم: یادشاهان و نامدارانی چون جمشید و فریدون و ضحاک. (آبان پشت) از اینجا مایه ی التقاط و ترکیب داستانهای نوروز و مهرگان آغاز می شود. زهره که از فرزندان نوح میباشد؛ با داستان هاروت و ماروت اسلامی یا

هئوروتات و امرتتات زرتشتیست عجین شده و در سوره بقره در آیه ۹۲ شرح آن آمده است. هاروت و ماروت، دو فرشتهی خداوند هستند که در مسند قضاوت به زمین می آیند و زنی از فرزندان نوح به نام زهره به نزد ایشان میرود، ایشان بر وی فتنه شده و خمر مینوشند و در آخر داستان نیز زهره نام اعظم پروردگار را از ایشان میآموزد و به شکل ستارهی زهره در آسـمان بـدل میشـود. واژه هئوروتـات و امرتتـات کـه نامهـای خـرداد و امرداد امشاسیند زرتشتیان است به نظر دومزیل اسامی اصلی هاروت و ماروت میباشد. (شایگان، ۱۳۵٦، ۵۶) نظر دومزیل با نهاد سوسن که سمبل مشترک ناهید و خرداد امشاسپند بوده و وظیفه پرستاری از آب نیز بـر عهـده خـرداد امشاسـپند اسـت؛ عـلاوه بـر آن امـرداد امشاسـپند هــم نگهبـان گیاهان میباشد، درست به نظر میرسد. راجع به سوسن، همین بس که یکی از معابد معروف ناهید که در ایران باستان پایه گذاری گردید در شهر باستانی شوش میباشد. گل سوسن که یکی از نماد و نشانههای مخصوص ناهید است همنام و هم معنی «شوش»، شهر باستانی خوزستان میباشد. در مزامیر داوود؛ از سوسن به عنوان نغمه و نوایی از موسیقی یا ساز و ابزار نوازندگی و خنیاگری یاد شده و این خصوصیت ارتباط آن را با ناهید محکمتر میکند . (کتاب اول، یادشاهان و کتاب دوم، تواریخ) در التفهيم شرحي از ناهيد آمده است كه زهره همان ايزدبانوي آب است كه چون زنی نشسته بر شتر با بربطی در دست توصیف شده است. زهره را ایزدبانوی موسیقی و سرپرست خنیاگران، رامشگران، نوازندگان و خوانندگان مىداننــد. (بيرونــي/ التفهيــم، ١٣١٨، ٣٥٤)

زهره/ ناهید، در داستان هاروت و ماروت، با نوح ارتباط خونی دارد. از سوی دیگر هرت و مرت (دستیاران خدای تاکستان ها) که بادها را مجبور میسازند باران را فراهم آوردند و بر کوه آرارات ببارند، یادآور وظایف خرداد و امرداد امشاسیندند. (یاحقی، ۱۳۸٦، ۸٦٤) این کوه دقیقاً محلیست که بنا بر سفر پیدایش تورات: باب هشتم، جایگاه فرود آمدن کشتی نوح پس از فرونشستن آب است. (سفر پیدایش تـورات: بـاب هشـتم) کبوتـر کـه در داستان طوفان نوح به عنوان قاصد نوح ایفای نقش میکند نیز در اساطیر ایران زمین، پیک ایزدبانوی ناهید نامیده میشود. (یاحقی، ۱۳۸٦، ٦٢٢) ارتباط زهره و نوح (ع) به معنای پذیریش نادهای مشترک در ایران باستان و پس از آن است. این ترکیب و پذیریش نمادها به جهت تلاش ایرانیان بـرای پذیریـش جشـن نـوروز و مهـرگان از جانـب غیرزرتشـتیان و در نتیجه استمرار شادی و برپایی این دو جشن ملی بوده است.

ایرانیان، همواره تلاش داشتند تا به هر طریق با دیگر ادیان و اقوام روابط دوستانهی خود را حفظ کنند. این قرابت حاصل نمی شد مگر آنکه با مبانی و زیرساختهای اعتقادی دُول و سلسلههای جدید که با خود دین رسمی دیگری به ارمغان میآوردند، مشابه سازیهایی ایجاد گردد تا پذیریش دوسویه صورت گیرد. رمز محفوظ ماندن جشنهای نوروز و مهرگان به سبب اشتراکات نمادین و مقبولیت آنها میان ادیان و اندیشههای مختلف بوده است. این دو جشن که مهرگان، ورود به فصول سرد سال و بارندگی را نوید میداد و نوروز که نویدبخش آغاز فصول گرم سال و تابش آفتاب درخشان بود در زندگی کشاورزی و شبانی مردم ایران، ناد دو عنصر اصلی طبیعت یعنی آب و خورشید میباشد . دو عنصری که زیست ایرانیان بدان وابسته بود. ایران که همواره مورد هجوم اقوام و ملل مختلف بوده در اعتقادات ایرانیان به وسیله ایزد بهرام مورد حمایت قرار داشته و به تبع با تضمین آرامش و صلح در ایران زمین، شادی و نشاط از رونق خاصی برخوردار می شد که با برگزاری جشنهای مختلف استمرار می یافت. دو جشن نوروز و مهرگان با فاصله حدوداً شش ماه، سال را به دو نیم تقسیم میکردند و تقویم کشاورزی را رقم میزدند. برای یافتن عناصر و ابعاد نادین مشترک، جدولی فراهم آمده تا وجوه اشتراک مشخص گردد.

| جمشید و<br>نوروز | فریدون و<br>مهرگان | بهرام         | ناهید          | مهر     |           |
|------------------|--------------------|---------------|----------------|---------|-----------|
| گذاشتن تاج       | گذاشتن تاج         | ایزد          | سرچشمه گرفتن   | *       | خورشید    |
| خورشید           | خورشید             | یر<br>خورشیدی | ارديسورآناهيتا |         | . 33      |
| بر سر/           | بر سر و            |               | از کرهی        |         |           |
| جمشيد            | جشن گرفتن          |               | خورشيد         |         |           |
| همان             | هنگام ظهور         |               |                |         |           |
| خورشيد           | خورشید در          |               |                |         |           |
| دوتایی در        | روم                |               |                |         |           |
| نوروز            | ·                  |               |                |         |           |
| *                | *                  | *             | *              | *       | جنگاوری و |
|                  |                    |               |                |         | سلاح      |
| دارنده رمه       | دارندگان           | برج حَمَل     | تقديم قربانى   | دارندهی | گاو       |
| خوب              | گاو بسیار          |               | باً گاو        | چراگاه  |           |
|                  |                    |               |                |         |           |
| نماد شير         | -                  | *             | *              | *       | شير       |
| گاوشکن در        |                    |               |                |         |           |
| آثار دوره        |                    |               |                |         |           |
| ساسانی و         |                    |               |                |         |           |
| هخامنشی،         |                    |               |                |         |           |
| نماد نوروز       |                    |               |                |         |           |
| *                | *                  | -             | *              | -       | انار      |
| ور جمکرد=        | *                  | -             | *              | -       | زيتون،    |
| کشتی نوح         |                    |               |                |         | کبوتر و   |
|                  |                    |               |                |         | نوح /     |
|                  |                    |               |                |         | کشتی نوح  |

### یی نوشت:

[۱]- اغلب معتقدند که هاروت و ماروت در چاه بابل زندانی و معذبند و به صورتی که واژگونه در آن آویخته شدهاند. چنان که لب تشنه مانند و به آب نرسند. (محمود القزويني، ۱۳۸۰، ۳۰۵)

[۲]- برسم در متون زرتشتی باید به بلندی یک گاوآهن باشد و به پهنای یک جو. (یاحقی، ۱۳۸۸: ۲۰۱) در اینجا نیز اهمیت گاو مشخص است [٣]- سيصد سال پـس از گذشـت پادشـاهي جمشـيد، زميـن بـراي زيسـتن موجودات تنگ شد و جمشید زمین را گسترانید. فروزههای نیک اهورایی، طوفانی را پیشبینی کردنـد و بـه جمشـید گفتنـد کـه بایـد وَری/ باغـی بسـازد. او نیز بر اساس اشارات ایزدان باغی ساخت و چون نوح از هر موجود و گیاه و انسان یک جفت در باغ قرار داد تا از سرما و گزند طوفان در امان باشند. (یاحقی، ۱۳۸٦، ۲۹۲)

### منابع و مأخذ:

- ١. قرآن، مترجم: محمد مهدى فولادوند، تهران: دارالقرآن الكريم.
- ۲. اوستا/ یشتها: آبان یشت، به رام یشت؛ (۱۳٤۷). گزارش ابراهیم پورداوود، تهـران، طهوري.
- ٣. خـرده اوسـتا، (١٣١٠ شمسـي)، تأليـف اسـتاد روانشـاد پـورداوود، بمبئـي، چاپ مبئی.
- ٤. عهـد عتيـق: (براسـاس كتـاب مقـدس اورشـليم)، مترجـم: پيـروز سـيار، تهـران، نشر نی.
- ٥. عهد جدید: (براساس کتاب مقدس اورشلیم)، مترجم: پیروز سیار، تهران، فارسی، تهران، فرهنگ معاصر. نشر نی.

### منابع دیگر:

- ٦. ابننديم، (١٣٤٦)، الفهرست، ترجمه: محمدرضا تجدد، تهران،.
- ۷. اخویان، مهدی؛ آیتالهی، حبیبالله؛ (۱۳۹۱)، تحلیل رنگ هالهی مقدس در نقاشی دیواری بقاع متبرکه ایران، گنجینهی پژوهش، تهران.
- ٨. اسماعيلپور، ابوالقاسم؛ (١٣٧٧)، اُسطوره بيانِ نمادين، تهران، سروش (انتشارات صدا و سیما).
- ٩. اكبرى، تيمور؛ اليكايدهنو، ثريا؛ (١٣٨٤)، چليپاى شكسته نماد رازآميز، تهران، سميرا.
- ١٠. القزويني، زكريا بن محمد بن محمود، (١٩٦٠ م)، آثار البلاد و اخبار العباد، بيروت.
- ۱۱. بویس، مـری؛ «آناهیتـا»، (۱۳۸۱)، مترجـم: زهـرا باسـتی، سروش پیـر مغـان: یـاد نامهی جمشید سروشیان «مجموعه مقالات»، به کوشش کتایون مزداپور، تهران،
- ۱۲. بلعمی، ابوعلی، (۱۳۸۰)، تاریخ بلعمی، تصحیح محمدتقی بهار، به کوشش محمد پروین گنابادی، تهران، انتشارات زوار.
  - ۱۳. بیرونی، ابوریحان، (۱۳۷۷)، آثارالباقیه، ترجمه: اکبر داناسرشت، تهران، امیرکبیر.
- ١٤. بيروني، ابوريحان، (١٣١٦- ١٣١٨)، التفهيم الاوائل صناعه التنجيم، تصحيح جلال همایی، تهران، چاپخانه مجلس.
- ١٥. بيهقى، ابوالفضل محمد بن حسين بيهقى، (١٣٥٦)، تاريخ بيهقى، مشهد، دانشـگاه فـردوس مشـهد.
- ١٦. بابلي يـزدي، محمدحسـين؛ جهانباني، روحانگيـز، (١٣٨٠ و ١٣٨١)، هفت اقليم، جغرافیا/ تحقیقات جغرافیایی، شماره ۲۳ و ۲۶، از صص ۱۲ تا ۳۱.
  - ١٧. پاکباز، رويين؛ (١٣٨١)، دايرهالمعارف هنر، چاپ سوم، تهران، فرهنگ معاصر.
    - ۱۸. څودی، فرح؛ (۱۳۸۷)، ایزدبانوان در ایران باستان و هند، تهران، آوَرن.
    - ١٩. جاحظ، عمرو بن بحر، (١٣٨١)، المحاسن و الاضداد، قم، شريف الرضي.
- ۲۰. دوشـن گیمـن، ژاک؛ (۱۳۷۵)، دیـن ایـران باسـتان، مترجـم: رویـا منجم، چـاپ اول، تهران، انتشارات فكر روز.
  - ۲۱. شایگان، داریوش، (۱۳۵٦)، ادیان و مکاتب هند، تهران، امیرکبیر.
- ۲۲. شـواليه، ژان؛ گربـران، آلـن؛ (۱۳۸۷)، فرهنـگ نمادهـا: اسـاطير، رؤياهـا، رسـوم و ... ، ترجمه و تحقیق: سودابه فضایلی، تهران، انتشارات جیحون.
- ۲۳. فردوسی، ابوالقاسم، (۱۳۱۵)، شاهنامه فردوسی، به تصحیح عباس اقبال آشـتياني، تهـران، بروخيـم.
  - ۲٤. فرهوشی، بهرام؛ (۱۳۵۵)، جهان فروری، تهران، دانشگاه تهران.
- ۲۵. قلعهخانی، گلنـاز، (پاییـز ۱۳۸۲)، خورشـید در اوسـتا، در متـون دورهـی میانـه و در هند، مجلهی مطالعات ایرانی، مرکز تحقیقات فرهنگ و زبانهای ایرانی دانشگاه باهنر کرمان، سال دوم، شمارهی چهارم، صص ۱٦٩ تـا ١٩٤.
- ٢٦. كارنـوى. ا.جـي؛ (١٣٤١)، اسـاطير ايرانـي، مترجـم: احمـد طباطبايـي، چـاپ اول، تهران، انتشارات اییکو.
- ۲۷. گردیزی، ابوسعید بن محمود، (۱۳٤۷)، زینالاخبار یا تاریخ گردیزی، تهران، بنیاد فرهنگ ایـران.
- ٢٨. ماسـون، ميخاييـل يوگنيويـچ؛ پوگاچنكـووا، گالينـا آناتولينـا؛ (تابسـتان ١٣٨٤)، ریتونهای اشکانی نسا، جلد دوم/ تفسیر نقوش ریتونها، مترجم: رؤیا تاجبخش، شهرام حيدرآباديان، همدان، انتشارات بازتاب انديشه.
- ۲۹. مجمع التواريخ و القصص، (۱۳۱۸)، به تصحيح ملكالشعراى بهار، تهران، كلالهي خاور.
  - ۳۰. مقدم، محمد، (۱۳۸۸)، جستاری درباره مهر و ناهید، تهران، نشر هیرمند.
- ۳۱. موسویلر، اشرفالسادات، رسولی، اعظم، (تابستان ۱۳۸۹)، بررسی نمودهای اساطیری خورشید و مهر در فرش دستباف ایران، گلجام، شماره ۱٦، صص ۱۱۱ تـا ۱۳۱.
- ۳۲. میرفخرایی، مهشید، (۱۳٦۷)، روایات پهلوی، تهران، انتشارات مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.
- ۳۳. یاحقی، محمدجعفـر؛ (۱۳۸٦)، فرهنـگ اسـاطیر و داسـتانوارهها در ادبیـات



# مهاجرت فصل دوم

در فصل اول مهاجرت معایب مهاجرت را با غربت شروع کردیم. حال ادامه بحث:

۲\_ **شـوک فرهنگـی**: فرهنـگ شـامل رفتـار \_ زبـان \_ ارزشهـا \_ روابـط اجتماعــى \_ معـارف \_ معتقــدات \_ سـبک پوشــش و لبـاس \_ آداب و رســوم و سنت میباشد. و اما شوک فرهنگی که از اختلاف فرهنگی نشات میگیرد خود شامل مراحلی است. در مرحله نخست همه چیز برای فرد یا خانواده مهاجرت کرده تازه \_ جـذاب و هیجـان انگیـز اسـت ولـی این مرحله متاسفانه زود گذر است و به زودی فرد وارد مرحله دوم یا سرخوردگی میگردد که حالت سرگردانی از محیط اطراف خود را دارد. در مرحلهی سوم یا انطباق فرد سعی در تطبیق دادن خود با محیط و فرهنگ جدید را دارد و به موفقیت نسبی هم دست خواهد یافت چون با فرهنگ بیگانه بیشتر آشنا شده است. و در نهایت در مرحله آخر یا پذیرش ما پذیرای فرهنگ جدید شدهایم چون آنها را یاد گرفته ایم و به آنها خو کردهایم. برای مثال میتوان به تفاوت نگاه کشورهای پذیرای مهاجر به زن و آزادی آنها در پوشش \_ حضور و فعالیتشان در جامعه و یا محل کار اشاره کرد و یا سادهتر از آن به رک بودن و تعارف نکردن مردم بسیاری از کشورهای غربی و اروپایی اشاره کرد که در تقابل کامل با فرهنگ ما میباشد. به خاطر دارم که دوستی حتی در بدو ورود به کشـور آمریـکا گلـه از ایـن داشـت کـه چـرا همـه او را بـه اسـم کوچـک صـدا میزننـد و خـبری از نـام خانوادگـی و یـا خانـم و آقـای دکـتر و آقـای رییـس نیست!! اما راهکار مقابله چیست؟ مثبت اندیشی و این که سعی کنیم با تفاوتها کنار بیاییم و دایماً موارد را در ذهنمان با فرهنگ خود مقایسه نکنیم. مهمتر از همه سعی کنیم زبان کشور میزبان را سریع یاد بگیریم چون ارتباط با افراد جامعه میزبان احساس ناخوشایند و حال بـد مـا را کاهـش خواهـد داد و باعـث میشـود زودتـر فرهنگشـان را بیاموزیـم. همچنین سعی کنیم مهارتهای لازم برای زندگی با فرهنگ جدید را یاد بگیریـم و از باورهـای متعصبانـه دوری کنیـم.

 ۳\_ افسردگی: همه میدانیم که مهاجرت با یک سری تغییرات عظیم در زندگی فـرد مهاجـرت یافتـه همـراه هسـت ماننـد تغییـر مـکان زندگـی و تغییر در زمان خواب و بیداری \_ از دست دادن دوستان \_خانواده و شغل \_ شـوک فرهنگـی و از صفـر شروع کـردن و اینهـا همـه کافـی اسـت تـا باعـث

استرس و به دنبال آن افسردگی در فرد شود. بنابراین خسته از زندگی و با افکار منفی در حالتی سرگردان و مضطرب منتظر تغییر یا معجزهای هستید. شما برای خانه و کاشانه \_ خانواده و دوستان و حتی وسایل خانه تان هم دلتنگ و افسرده می شوید. تحمل این همه دلتنگی سخت است و شما به دنبال راه حلى خواهيد گشت. بايد واقعيتها را يذيرا باشید و بدون رویا پردارزی با مشکلات مالی \_ شغلی \_ تحصیلی و دوری از وطن و خانواده کنار بیایید. به یاد داشته باشید که برای رسیدن به اهداف خود و روال عادی زندگی باید موانع و مشکلات را حل کنید. در نهایت از مشاورههای درمانی کمک بگیرید و حال خود را سر و سامان

۴ \_ **تبعیـض نـژادی** : شـاید همـه مـا بـه نوعـی تبعیـض نـژادی را در کشـور بیگانـه تجربـه کـرده باشـیم. در محـل کار \_ کالـج یـا دانشـگاه \_ محـل زندگـی و ... به خاطر عوامل مختلف از جمله رنگ پوست \_ ظاهر و فیزیک بدن \_ زبـان و لهجـه \_ ديـن و محـل تولـد و هـر آنچـه باعـث مىشـود كشـور مهاجر خود را برتر از ما بداند و برای ما جنبه آزار و اهانت داشته باشد. مثال: استخدام نكردن و يا زياد نكردن دستمزد شما و انجام دادن آنها برای شخصی که شهروند خارجی نیست. احساس بدی است که همیشه در کشوری که مهاجرت کردهاید فکر کنید شهروند دوم حساب میشوید. گاهی به این نتیجه میرسید که اختلاف عمیقی بین برابری و تساوی حقوق شما با مثلاً یک شهروند آمریکایی وجود دارد. اما بهتر نیست که این طور فکر کنیم نژاد پرستی بر هیچ مبنای علمی و اخلاقی بنا نشده و صحتی در اجتماع ندارد. چرا باید ما به خاطر مثلاً رنگ پوستمان یا ظاهر و فیزیکی که خدادادی است و خود در پیدایش آن نقشی نداریم احساس کمبود و حقارت کنیم و دیگران با رنگ پوست و یا ظاهری فقط متفاوت نه بهتراز ما خود را برتر از ما بدانند؟

و اما مزایای مهاجرت چیست؟ این همه را در فصل سوم مهاجرت خواهيـد خوانـد.

ايدون باد

سوسن کیانی یزدی

### درنم دور مک دو قدح درکش و برو سخى از حافظ بَـزم دور: ظاهـراً بـه رَسـمي در ميخانههـا اشـاره دارد كـه بـر پايـهي آن مـي خوارن دایرهوار دورِ هم مینشستند و ساقی جام را بـه گردش در میآورد و به هـر يـک از آنهـا بـه تناسـب مبلغـي کـه ميپرداخـت يـک يـا چنـد جـام بخش جهارم مىداد. قَدَح: جام شراب. دَركش: سَرِبكش، بنوش. مُدام: ١. پيوسته، هميشه

### صوفی بیاکه آیهٔ صافیت جام را تا بنکری صفای می لعل فام را

<mark>صوفی</mark>: پیـر وِ طریقـتِ تصـوف. ایـن واژه از ریشـهی صـوف (= پشـم) اسـت اما برای آن ریشههای متعدد برشمردهاند، از جمله برخی آن ر<mark>ا از ریشه</mark>ی «صفا» دانستهاند. صوفی در شعر حافظ همواره شخصیتی منفی دارد. **آینـه صافیسـت جـام را**: آینـهی جـام صافـی اسـت. مُـراد از آینـهی جـام، شیشهی بلورین و شفافِ جام شراب است که میتوانید می زُلال و صافِ درون خود را به خوبی نشان دهد به گفته دیگر دل آدمی است. صَفا: زُلالی، صاف بودن، روشنی. لَعل: سنگ قیمتی به رنگ سرخ روشن و زیبا. **لَعـل فـام**: بـه رنـگِ لَعـل. <mark>معنـای بیـت</mark>: ای صوفـ<mark>ی کـه صفـا و بیآلایشـی را</mark> میجویی، بیا که آینه ی جام صاف و شفاف است، بیا و صفای شراب لُعـل رنگ را تماشا کن و ببین صفا یعنی چه؛ یا بیا و جامی بنوش تا ببینی که شراب لَعل رنگ چه صفایی میدهد.

### کاین حال نیت زامدعالی مقام را راز درون برده زرندان مست پرس

(۲) رند: باهـوش و زيـرک. حال: ۱. وَضـع ۲. خوشـي، سَرمَسـتي. در عرفـان، معنایـی کـه از <mark>سـوی خـدا بـه دل رسـد بیآنکـه</mark> بنـده در ک<mark>سـب</mark> یـا <mark>دفـع</mark> آن مُختار باشد، این حال در نتیجهی صفای ذکر یا عمل <mark>صالح</mark> و گاه به صورتِ لطفِ محضِ حق و بدون ذكر يا عمل صالح قبلي دست ميدهد. <mark>صوفیان در مـور<mark>دِ دَوام یـا</mark> عـدم دوام حـال و تفـاوت آن بـا مقـام <mark>اختـ</mark>لاف دارنـ<mark>د.</mark></mark> این قدر میتوا<mark>ن گفت ک</mark>ه حال از مواهب <mark>است و در اختیار سال</mark>ک نیس<mark>ت</mark>، برخلاف مقام که به کسب و کوشش بنده به دست میآید. به هر تقدیر <mark>شا</mark>ید بتوان گفت که مُر<mark>اد از</mark> «حال» جم<mark>عیتِ خاطر و انبساطِ روحی <mark>توام</mark></mark> بـا احسـاسِ سـعادتِ جاو<mark>دانـی</mark> اسـت کـه <mark>بـرای لحظهیـی بـه سـالِک د<mark>سـت</mark></mark> میدهـد، و چنانچـه ایـن <mark>کیفیـ</mark>ت معنـو<mark>ی اسـتمرار یابـد،</mark> آن را «مقـام» <mark>گوینـد.</mark> حافـظ در ایـن بیـت <mark>بـه ط</mark>ـرزی رندانـه «حـال» (ناپایـدار) رنـدان مَسـت را <mark>از</mark> «مقام» (ثابت) زاهدان برتر شمرده است. <mark>معنای بیت</mark>: اسرارِ پشتِ پردهی عالَم هستی و رازهای ناگشودهی جهان آفرینش را که عقل مصلحت بین از درک آنها عاجز است، از رندان مَست بپرس، زیرا صوفی و زاهـدِ عالی مقـام بـا عالَـم رنـدی و مَسـتی و عشـق بیگانـه اسـت و بنابرایـن حالـی کـه لازمهی فهم راز درون پَرده است به آنها دست نمیدهد و از آن بی خبرند.

### کآنجابمش<mark>ه بادیه دست است دام را</mark> عنقا سكار لس سود دام مازچين

(٣) عنقا: پرندهیی افسانهیی، مَظهرِ بینشانی و وارستگی از بندِ تعلقات و گوشه گیری، زیرا تنها نامش بر سر زبانهاست و خودِ آن را کسی ندیده است. عنقـا در ایـن <mark>بیـت کنایـه از ذاتِ حـق تعالـی یـا بـه</mark> عبـارتِ دقیقـتـر (در اصطلاح اهل عرفان) معرفتِ كُنهِ ذاتِ حق تعالى است. دام بازچين: دام بَرچیـن، دام را جمـع کـن. **بـاد بـه دسـت بـودن**: از کار خـود نتیجـه نگرفـتن، کا<mark>ر</mark> بیهوده کردن. در اینجا کنایه از خالی ماندن دام است.

### ای دل ثباب رفت و تحیدی کلی زعیش سرانه سرمکن بسری ننگ و نام را

کس بیش از نصیبِ مُقدّر او نمیدهد.

۲. شراب. معنای بیت: در بـزم دور ایـن دنیـا سـهم هیـچ کـس بیـش از یکـی دو جام نیست که باید آن را سَرکشید و از میخانهی زندگی بیرون رفت (مُرد)، بنابرایـن توقـع بادهنوشـې پیوسـته را نداشـته بـاش و سـاقې روزگار بــه هیــچ

یعنی طمع مدار وصال دوام را

<del>شَباب</del>: جوانی. <mark>عِیش:</mark> ۱. زندگی ۲. خوشگذرانی <mark>پیرانه سَر:</mark> سَرپیری، در دوران پیـری. **ننـگ و نـام:** شـهرت و آبـرو. **معنـای بیـت:** ای دل جوانـی گذشـت و از باغ عُمر گُلی نچیدی و لذتی نبردی، لااقل سَرپیری، بـه خاطـر حفـظ آبـرو هـم که شده، هنری از خود نشان بده و گلی بچین.

### در عیش نقد کوش که حون آبخور ناند آدم بهشته روضه دارالسلام را

نَقد: حاضر، موجود. آبخور: ١. آبشخور ٢. قِسمَت، نصيب، روزي. بِهشت: وانَهاد، تـرک کـرد، از مصـدر هِشـتَن يـا هليـدن. **روضـه**: بـاغ. **دارُالسَّـلام**: سَراى سـلامت (<mark>آسـو</mark>دگی <mark>و در امـا</mark>ن بـودن از گزنـد). تعبیـر «دارالسـلام» در قـرآن دو بـار آمـد<mark>ه اسـت. معنـای بیـت:</mark> بـه عیـش و عـشرتِ نَقـد بچسـب و امـروز را دریاب <mark>و به آنچه</mark> هست قناعت کن، وگرنه حال و روز آدم را پیدا خواهی کرد که به آبخور و نصیب خود قناعت نکرد و به طمع عیش جاوید، بهشت را از دست داد.

### ای خواجه بازمین به ترحم غلام را مارابرآ بتان توبس حق خدمت است

<mark>آستان: بخشِ پاییـنِ</mark> چارچـوبِ دَر کـه روی زمیـن قـرار دارد، درگاه. <mark>بَس:</mark> بسـیار. <mark>خواجـه: ۱</mark>. سَروَر، بـزرگ ۲. وزيـر. **بازبيـن بـه تَرحَّـم غـلام را:** از روى تَرحُّـم و مهر و محبت به حال خدمتگزار خود نظری کن.

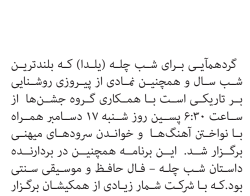
### وزینده بندگی رسان سیج حام را حافظ مريد حام مي است اي صارو

<mark>صَبا: بـادِ خنـک</mark> و ل<mark>طیفـی</mark> کـه از جانـب شـمالِ شرقـی مـیوَزد. صبـا در شـعر حافظ نقشهای متعدد دارد، از جمله پیغام رسانی و خبر چینی. شیخ <mark>جم: ١. پير</mark> مي فروش، يا به تعبير دلخواهِ حافظ، پير مُغا<mark>ن ممكن است</mark> طعنهیی باشد به شیخ احمد جامی ملقب به ژنده پیل و شیخ جام، زیرا ا<mark>یـن شـیخ صوفـی سـخت بـا مـی و مـی خـواری دشـمن بـود و در تمـام عمـر</mark> می کوشید که می خواران را توبه دهد و خُمهای شراب را بشکند. معنای بیت: حافظ مُرید و سَرسپردهی جام شراب است، ای صبا برو و عرض سلام و ارادتِ <mark>مرابه شيخ جام برسان (و بگو كه حافظ با كمالِ تواضع حاضر</mark> نیست از شما پیروی کند).

تفسیر و معنی: شاهین خُرسندی



# كاليفرنيا \_ اورنج كانتي



سالروز درگذشت اشوزرتشت در روز خیـر ایـزد و دیـماه برابـر بـا دوشـنبه ۲۶ دسـامبر از سـاغت ۴ پسین با اوستا خوانی موبد و با همکاری گروه بانوان برگزار گردید.

گھنبار چھرہ میدیارم گاہ با ھمکاری گروہ گهنبار از ساعت ۱۱ بامـداد روز یکشـنبه یکـم ژانویـه ۲۰۲۳ در مرکــز برگــزار گردیــد.

برای اهدای هدیهی سال نو میلادی به کودکان بیمارستان لس آنجلس اسباب بازی های نو و در بسته بندی باز نشده جمع آوری و به بیمارستان كودكان فرستاده شد.

به مناسبت سال روانشاد بانو مروارید اردشیر امانـت گیـو در روز یکشـنبه ۸ ژانویـه سـاعت ۱۱ بامداد با اوستاخوانی موبد یاد و نام ایشان گرامـی داشـته شـد.

به مناسبت روز دانستنیها مرکز زرتشتیان کالیفرنیا از مهمانان ویده برای آگاهی رسانی

درخواست به همکاری مینماید. در برنامه دانستنیها در روز یکشنبه ۲۲ ژانویه از ساعت ۱۱ بامـداد آقـای اشـکان ذهبـی دربـاره مسـایل مربوط به مالیات سخنرانی نمودند و در پایان برنامـه بـه پرسـشهای باشـندگان پاسـخ دادنـد. مرکز زرتشتیان کالیفرنیا با همکاری گروه جشنها، جشن سده را از ساعت ۵:۳۰ یسین روز شنبه ۲۸ ژانویه همراه با آتش افروزی و برنامههای دیگر برگزار نمود که شمار زیاد از

همکیشان در این برنامه باشنده بودند. برنامـه بازیهای گروهـی از ساعت ۱۱ بامـداد روز یکشنبه ۱۲ فوریه با هم کوشیها ( مسابقات) ماننـد حکـم ـ تختـه نـرد و بینگـو در مرکـز برگـزار

پرسه همگانی اورمزد و اسفند ماه از ساعت ٣ پسين روز سه شنبه ١۴ فوريه با اوستاخواني موبد به روش زوم برگزار و از تازه درگذشتگان نام برده شد.

در برنامـه دانسـتنیها در روز یکشـنبه ۲۶ فوریـه از ساعت ۱۱:۳۰ بامداد دکتر ساره بهزادی پور در باره آموزش مدیریت استرس سخنرانی نمودند. نشست سالانه هموندان مرکز از ساعت ۱۲:۳۰ روز یکشنبه ۲۶ فوریه در مرکز برگزار گردید. در این نشست گروه مدیران و گروه زنهارداران گـزارش کاری و مالـی سـال گذشـته را بـه آگاهـی هموندان مركز رساندند. همچنين با نگريستن به این که گزینش گروه مدیران در نیمه دوم ماه می انجام میگیرد، در همین روز مطابق اساسامه مرکز ۵ نفر از هموندان مرکز برای نگرش برگزینش گروه مدیران مرکز برگزیده

به آگاهی میرسانیم که برای بهرهمند شدن از مزایای مرکز لازم است هموند مرکز شده و سالانه هموندی خود را نو نهایید. برای آگاهی و راهنمایی برای هموند شدن به تارنای مرکز

https://membership.czc.org





گـروه هـنر مرکـز زرتشـتیان کالیفرنیـا کلاسهـای آمـوزش موسـیقی تـار ـ پیانــو ـ دف و تنبـک را به گونه بودنی در مرکز برگزار می نماید. برای آگاهی بیشتر در مورد کلاسها و نام نویسی به لینے www.czc.org/oc-classes بنگریــد.

### دهشمندان:

بانو دلشاد و آقای مهربان یزدانی بیوکی ۴۰۰

بانو مهناز روزبهی وخانواده ۱۰۰۰ دلار برای آیینه و بلندگوی کلاسهای مرکز.

آقای تهمتن بگواگر ۱۰۰ دلار.

بانو شعله و آقای مهران هورمزدی ۲۵۰ دلار. بانـو آزیتـا شـش بـرادران ۱۰۰ دلار بـرای ناهـار روز

بانو سیمین و آقای پرویز اردشیر پور ۲۰۲ دلار. آقای داریوش گاندی ۱۰۰۰ دلار.

بانو شبنم یاک سرشت ۱۰۰ دلار.

بانو شکوفه و آقای شهریار زمردی ۱۰۰۰ دلار.

بانو گلی و آقای منوچهر همتی ۳۵۰۰ دلار.

آقای فرهاد سیهری بنامگانه روانشاد پوراندخت ورجاوند ۱۱۰۱ دلار برای چاپ کتابهای دینی. آقای اردشیر باعخانیان بنامگانه روانشادان اختر و کیخسرو باغخانیان ۴۰۱ دلار بـرای ناهـار روز یکشنبه.

بانو معصومه بنایی برای کمک به چاپ چهره نما ۵۰ دلار.

بانو ایراندحت جهانیان بنامگانه روانشادان سرور و اردشیر جهانیان و کیخسرو سروشیان ۵۰۰

آقای جمشید اورمزدی برای سیستم صدای مرکــز ۱۵۰ دلار.

با سپاس از تمامی دهشمندان تندرستی -دیرزیـوی و پاداش نیـک آنان را از اهورامـزدا خواهانيــم.

اوستاخواني:

### مركز زرتشيان كاليفرنيا - لس آنجلس

آقای دکتر نامداری برای گهنبار قبلی مبلـغ ۱۵۰ دلار

آقای دکتر پریبرز و خانم ماهرخ نامداری مبلغ ۵۰۰ دلار

آقای سیامک کریمی مبلغ ۵۰ دلار

خانـم آرمیتـی و آقـای روزبـه یزدانـی مبلـغ ۱۰۱

خانم نسرین رستمی مبلغ ۱۰۰ دلار به مناسبت ٣٠ سـال شـادروان جمشـيد غيبـي فرزنـد جهانگيـر آقای شاهنگیان مبلغ ۴۰ دلار بابت نهار بچهها آقای خسرو شهریاری مبلغ ۳۰۰ دلار بابت نهار ىچەھـا

خانم شیرین هخامنشی مبلغ ۳۵۰ دلار بابت نهار بچهها

آقای مهران پورزندیان مبلغ ۷۰ دلار بابت نهار بچهها

آقای دکتر فریدون آبتین مبلغ ۴۰۰ دلار بابت نهار بچهها

> خانم افسون آبادیان مبلغ ۳۰۰ دلار خيرانديش مبلغ ۲۵۰ دلار

آقای کیوان منوچهری مبلغ ۳۰۰ دلار خانواده شاهیان مبلغ ۱۰۰۰ دلار

خانـم گلـی و آقـای فـرخ فروغـی مبلـغ ۱۰۰۰ دلار

بابت گهنبار خيرانديش مبلغ ۵۰۰ دلار بابت گهنبار

خيرانديش مبلغ ١٢٠ دلار بابت نهار بچهها خانم طناز مبلغ ۲۰ دلار بابت نهار بچهها

خانم گلناز منوچهریور مبلغ ۵۰۰ دلار بابت نهار دانش آموزان دبیرستان شامناد در روز



بانو ژاله پلزاده برای اوستاخوانی روانشاد كيخــسرو يلــزاده ١٠١ دلار.

بانو يريرخ كيهاني براي اوستاخواني روانشادان اردشیر کیهانی و اختر شجاعزادگان ۱۰۰ دلار. آقای هرمزجاودانی برای اوستاخوانی روانشاد شروین بهروزیان ۱۰۱ دلار.

بانو هما امانى براى اوستاخوانى روانشاد بهمـن كاووس امانـي ۲۰۰ دلار.

بانو گلنار امانی برای اوستاخوانی روانشاد بهمــن کاووس امانــی ۱۰۱ دلار.

آقای رامین امانی برای اوستاخوانی روانشاد بهمــن کاووس امانــی ۱۰۱ دلار.

آقای رامبد امانی برای اوستاخوانی روانشاد بهمــن کاووس امانــی ۱۰۱ دلار.

بانو پروانه نمیری کلانتری برای اوستاخوانی روانشاد رشید ضیاطبری ۱۰۱ دلار.

بانو سرور مزدایی برای اوستاخوانی روانشاد گیتــا مزدایــی ۱۱۰ دلار.

بانو مرگان امیرابراهیمی برای اوستاخوانی روانشاد شاهرخ فرزند پوران و توکل ۱۰۰ دلار. دهشمند برای اوستاخوانی روانشاد اسفندیار رستم فرودیان ۱۰۱ دلار.

بانو پریدخت کامیار برای اوستاخوانی روانشاد فرنگیس منفرد غیبی ۱۰۱ دلار.

آقای بیژن شایسته برای اوستاخوانی روانشاد اسفندیار داراب شایسته ۵۰ دلار.

بانو نسرین یادگاری برای اوستاخوانی روانشاد اشرف پیرغیبی ۲۸۰ دلارو بنامگانه آن روانشاد در پرسـه اورمـزد و اسـفند مـاه ۱۰۰ دلار.

آقای سروش مهداد بنامگانه روانشاد کیاندخت کیخسرو کی منش در پرسه اورمزد و اسفند ماه ۱۰۱ دلار.

آقای رستم باستانی بنامگانه روانشاد ماهیار باستانی اله آبادی برای پرسه اورمزد و اسفند ماه ۱۰۱ دلار.

بانو پریدخت کامیار برای اوستاخوانی روانشاد رستم خداداد غیبی ۱۰۱ دلار.



### مركز زرتشتيان كاليفرنيا \_ سن ديگو

- مرکــز زرتشــتیان کالیفرنیــا - ســن دیگــو گهنبــار چهــره میدیــارم گاه را در روز یکشنبه ۸ ژانویه برگزار نمود. این گهنبار با دهش بانو مهوش بهمردی و خانواده به نامگانه روانشادان موبد دینیار شهزادی و بهناز شهزادی برگزار گردید.

\_ گروه آموزش، نخستین برنامه آموزشی را در تاریخ ۲۹ ژانویه آغاز نمود که خانواده ها از بازگشایی این دوره ها استقبال قابل توجهی نمودند. گروه آموزش در حال برنامهریزی های دراز مدت میباشد تا بتواند دوره های آموزشی را با کیفیت بالاتر برای کودکان و نوجوانان زرتشتی ادامه دهد. دومین جلسه کلاسها در تاریخ ۲۱ فوریه برگزار گردید. در این جلسه دانش آموزان پس از کلاسهای آموزشی به تمرین رقص و آماده سازی برنامه نوروزی سن دیگو

گروه بزرگسالان سن دیگو برنامههای گوناگونی را در مرکز برای گروه سنی ۳۵ سال به بالا بصورت ماهیانه برگزار می نماید. استقبال چشمگیر از این برنامه، برگزارکنندگان را تشویق به ایجاد تنوع بیشتر در این برنامهها خوده است. هم اکنون ، سومین شنبه از هر ماه، گردهمآیی بزرگسالان برگزار میگردد. آخرین برنامه در روز شنبه هیجدهم فوریه با انجام یوگا، شاهنامه خوانی، مسابقات متفاوت و سرگرمیهای گوناگون برگزار گردید.

### گزارش درمهر سن دیگو ـ ساختمان ارباب رستم گیو

به آگاهی همکیشان میرسانیم که بهره برداری از این ساختمان آغاز گردیده و همکیشان در سن دیگواز وجود چنین مرکزی بسیار خشنود میباشند.

گروه جمع آوری دهش کماکان برای جمع آوری باقیمانده وام مورد نیاز تلاش

همچنین برای بهره برداری بهینه از این مرکز و ایجاد درآمد لازم برای پرداخت هزینه های روزمره ، این ساختمان نیاز به نوسازی های مختصری دارد. گروه ساختمان در حال بررسی و گردآوری لیست تعمیرات مورد نیاز میباشد که جزئیات آن به زودی به آگاهی همکیشان خواهد رسید. از مهمترین تعمیراتی که اجرای آن در اولویت میباشد ، تعمیر پارکینگ ، پلههای چوبی اطراف و اضافه نمودن Fence فلزى اطراف ساختمان مىباشد.

از همکیشان محترم که تمایل به دهش برای این تعمیرات را دارند خواهشمندیم با گروه مدیران ساندیگو تماس بگیرند.

اسامی افرادی که برای وام ساختمان دهش نمودند:

نیک اندیش از ساندیگو ۵۱۰۰۰ دلار

گروه زرتشتیان هنگ کنگ ۳۰۰۰۰ دلار

اسامی افرادی که در مراسم گهنبار دهش نمودند:

بانو پوران نمیرانیان و آقای رستم اختر خاوری ۱۲۰۰ دلار برای خرید لوازم مورد نیاز برای مرکز.

بانو فرشته یزدانی خطیبی ۱۱۰۰ دلار.

نیک اندیش بنامگانه روانشاد تهمینه هرمزان ۱۰۰۰ دلار.

بانو ماریتا و آقای سرکیس نظریان ۵۰۰ دلار.

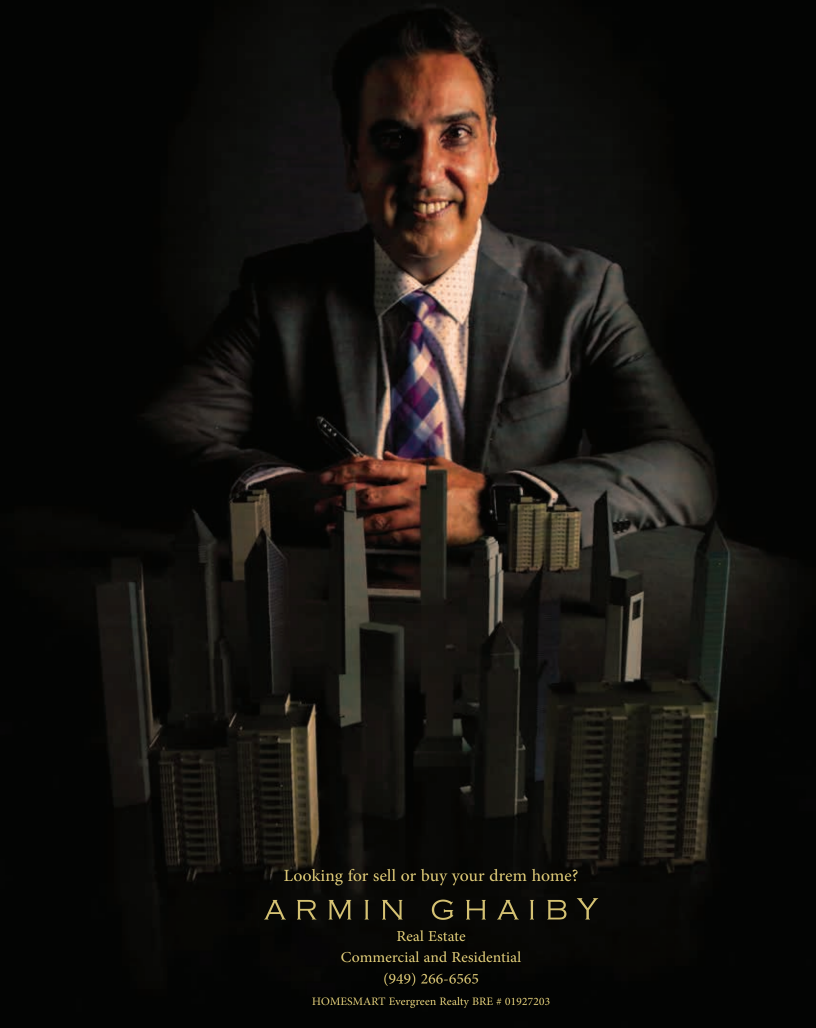
بانو شهزادی بنامگانه روانشادان موبد شابهرام شهزادی و بهناز شهزادی ۳۰۰

بانو مهوش یارسایی و آقای دکتر تیرانداز گشتاسبی ۲۸۰ دلار.

نیک اندیش بنامگانه روانشادان فریدون شهریاری کلانتری و شیرین بهمردی کلانــتری ۲۰۰ دلار.

> نیک اندیش بنامگانه روانشاد گشتاسب دانش ۱۱۰ دلار. بانو ترانه و آقای فرهنگ غیبی ۵۰ دلار.





California Zoroastrian Center Hazard Ave 8952 Westminnter, CA 92683 Non-profits Org U.S. Postage PAID Permit No. 12300 Huntington Beach, CA 92647

# CHEHREH NAMA



Publication of California Zoroastrian Center

March 2023
ISSUE 204

www.czcjournal.org

### Editor's note:

What a tumulus year it has been. The Past Persian calendar year we witnessed war on the nation of Ukraine, we saw courage displayed by incredible Iranian female youth who have single handedly started a new kind of revolution. Cameras showed us incredible violence and heartlessness displayed towards the innocent in the name of power and thousands of lives perished in the rubbles caused by natural disasters that affected the poor young and old people in regions of Turkey and Syria where they had no resources. It was also a year of extreme temperatures like we hadn't seen before: blizzards, fires, gusty winds, floods and heat waves.

All of it reminding us of how fragile life is and showing us that we can no longer close our eyes and pretend we have no control. It is the personal responsibility of each and every one of us to do all within our power to preserve our fragile ecosystem and learn to live with our natural world without destroying it. Being passive is just as damaging as being destructive. we should also preserve our sense of humanity by standing up for what's right socially.

Ushta,

Fariba

For your advertisement needs contact Cheherenama at: (714) 893 4737

czcjournal@cninfo.org

Cheherenama creative director: Shahin Khorsandi Cheherenama web : Ramin Shahriari California Zoroastrian Center

8952 Hazard Ave Westminster, CA 92683 Chehrenama's Email: czcjournal@cninfo.org

Tel: (714)893 4737 Fax: (866)741-2365 CZC publication website: www.czcjournal.org You can donate online to any CZC publication by going to: www.czcjournal.org and at the of bottom of the page you will see the following: please consider donating to chehrenama Thank you CZC will send you IRS accepted receipt IRS for any donation of amount.

### **Shahin Khorsandi**

Meher Star Studios
Owner & Creative Director

Art Direction, Graphic Design, Branding, Jewelry Design

Video & Audio Production

Contact us for free consultation (843) 222-0067 | meherbabashah@gmail.com

### **Editorial Police:**

The opinions expressed in articles we publish are those of the authors, and may or may not represent the views of the Editorial Board of Chehrehnama, or the Board of Directions of CZC Chehrenama is a quarterly publication published in March, June, September and December



Now Ruz is said to be one of the oldest festivals in human history, claimed to have been started by the legendary Shah Jamshid, who ruled during the Ice Age. He celebrated the first spring after the ice age, and thus the epithet Now Ruz-e-Jamshidi was coined. It is today officially celebrated in over twenty countries, irrespective of religion or ethnicity. UNESCO recognized it as an Intangible Cultural Heritage of Humanity in 2009.

The name consists of two words, Now meaning new, and Ruz meaning day. Embedded in the name is a depth of scientific knowledge also preserved in archaeology. Now Ruz has become a proper name, and no one thinks about the word's meaning or origin. In the Persian language, New Year is Sal-e-Now. To understand why it became Now Ruz, we must go to Persepolis.

Historians and archaeologists attest that the bas reliefs at Apadana Palace depict the celebration of the Now Ruz of 487 BCE. It was a unique year for the location. The sunrise (horizontal East-West) and the Vernal



Equinox (vertical North-South) coincided at this location. Precisely at the moment of the equinox, the Sun rose, casting its first rays on a stone pillar erected in the Apadana palace courtyard. The New Year and the New Day started at the same **moment** in Persepolis. It is a once-in-a-lifetime event for a location, for it happens every year in different areas around the globe.





### Fariborz Rahnamoon

The pillar is no more, but the stone pedestal exists in the Apadana palace courtyard.

Zarathushtra coined the word Now Ruz in 1725 BCE. Thirteen years after King Vistasp had accepted his teachings, Zarathustra calculated that this astronomical phenomenon of the coinciding of sunrise (horizontal movement) with the equinox (vertical movement) would happen in Balkh. He reported it to the King, who proclaimed the New Year (Sal e Now) of 1725 BCE as the New Day - Now Ruz.



The coinciding of the sunrise with the equinox at both these locations is a verifiable fact. The pedestal on which the pillar once stood in Apadana palace is still there. The locals visit this location every equinox to watch the sunrise, although it does not coincide with the equinox.

In 2024, this phenomenon will occur in Erbil, Kurdistan, in Iraq, at 6:06 am local time. The equinox and the sunrise will happen simultaneously in this ancient city of Erbil.

The Kurds have a custom of lighting a torch and going up the mountain to greet the rising Sun on New Year's Day. This ancient city has perpetually preserved this culture, and 2024 will be a memorable year for it, as Ruz-e-Now (New Day) and Sal-e-Now (New Year) will commence simultaneously at this location.

### NOW RUZ TABLE - Sofreh Haft SeenE -Seven Trays

Sofreh Now Ruz, the Now Ruz table is the main feature of the celebration. It used to be a lavish 7-part spread for the guest to enjoy and was continuously replenished. It symbolized the seven steps of the ancient Way of Life in the Gathas of Zarathushtra. In



the ancient past, they placed seven large trays on the table, each with numerous eatables for the guests' consumption and some symbolic items. It was famously called Haft SeenE -Seven Trays.

After the Islamic conquest, camouflaged the message of the Now Ruz table to be allowed to celebrate it, hoping to one day gain freedom and revive it. Unfortunately, freedom never came, and today the cover-up message has become internationally associated with Now Ruz. It diverts attention from the lofty philosophy originally embedded in the Now Ruz table. Today in the free world, it is time to make the original Gathic message known with the hope that it will trigger a paradigm change and save the world from impending global disasters.

The Seven Trays - Haft SeenE represents the seven steps derived from the Gathas of Zarathushtra. They are as follows.

1 - Good Mind (BAHMAN- VohuMana) Use your Good Mind to inquire and learn



- 2 Ultimate Truth (ORDIBEHST-Asha Vahista) the Laws of ature- the Secrets in Nature -Use them to make
- 3 Good Rules (SHAHRIVAR- Khash Atra Variya) Good Laws- Good Products -Which will lead to
- 4 Lawful Desire (ESPAND- Spanta Armaity) Righteousness - that will pave the way toward
- 5 Wholeness (KHORDAD- Hurvatata) Mental, Physical and Spiritual - which will lead to
- 6 Immortality (AMORDAD)- (a) Being remembered for the good work for generations
- (b) Losing the fear of Death -resulting in oneness with
- 7 Ahura Mazda- Creation of Wisdom KHOD-AH - KHOD = Self AH = to come.
  - To Realize God through Self Realization.



These steps lead to a paradigm shift. Humans no longer strive for dollars and gold. They measure wealth by the good work done, the knowledge gained, and the good name earned. The aim in life is Immortality, by being remembered for generations for the good work done.

> Ye Vaio Asha Ufyani Truly, the Asha (2) derived Manas ca Vohu By the Good Mind (1)

> > Apaourvim

Never before known Mazdam Ca Ahurem

Among the wise and all creation

Yaeibyo Khashtrem ca Ayzaonvamnem

With it make Good Rules (3) and never waning

> Varedaiti Armaitish **Increasing Righteousness (4)**

A Moi Rafedrai Zeveng Jasata Leading us towards Perfection (5)

Zarathushtra - Gatha - Yasna Ha 28.3 (FR)

At Yeng Ashaat ca Voista And those who are righteous are known for Van Gheus ca Datang Man ongho Good creations and use of the wise mind

Eret weng Mazda Ahura

In harmony with Wisdom in Existence

Aeibyo Perena Apanais

Their aim achieved

Kamem at Ve Khas mai bya Their desire assuredly Happiness

Asuna Vaeda Khva raitya

Their reward, knowledge and being known as righteous,

Vaintya Sravao

Faithful and praiseworthy. (6)

Zarathushtra - Gatha - Yasna HA 28.10 (FR)

In Asha (Nature, Universe), embedded is the Truth; by using our Good Mind, we can discover the Truth (Ashem Vohu - the good ones) and use them to make Good Rules and good products. It will lead to a Righteous society, a society in harmony with nature, where everyone has the possibility to achieve Wholeness, Perfection in whatever their ability and inclination are. Their desire is not to amass dollars and gold but the happiness of having gained such knowledge. Their reward is Immortality by being known and praised for generations for their contribution. At such a stage, the spiritually inclined can discover the God within through selfrealization (Khod-Ah).

With this change in paradigm, no more gouging people to amass wealth, no more underpaid labour, no more wars for natural resources, and no more global warming. Such was the message symbolized by the 'Sofreh Haft SeenE' - Haft SeenE Now Ruz Table.

The Now Ruz table has acquired different names in different countries. In Afghanistan, it is called 'Haft Mewah'. In Iran, it is called Haft-Seen or Haft Sheen. It was also called Haft Chin, where seven types of grain were grown. All have preserved the Haft-Seven in their names. What is essential is to follow the seven steps in life and make the world a better place. These natural steps are not limited to any religion; in the ancient past, the Magi's promoted it among humanity.

Jesus Christ, who received the first three steps from the Magi's as gifts, followed through and said, "The Father and I are one." (John 10:30). The Jews stoned him, and the Romans crucified him.

It is time for the world to accept the gifts of the Magi's and follow the steps as did Jesus and "be perfect, as our heavenly Father is perfect".ii

It is time to discontinue the now famed but erroneous depiction of the Now Ruz table camouflaged with petty philosophies attributed to individual items whose name starts with the letter S, for example.

I am SUMAC, exotic in my way; I make your Kebabs have a tangy taste. I symbolize

I am SEER Garlic; I lower blood pressure; I pacify; I symbolize Peace.

I am SENJED, the tasteless berry of the sorb tree. I am the fruit of a tree that provides shade in summer. I represent the shelter and security you need when you want to rest.

I am SERKEH the Vinegar; I am sour, but I am an excellent preservative; I symbolize Preservation. Etc.

Instead, place Seven Trays (Haft SeenE) and fill them with numerous items irrespective of how their names spell. Now the Egg, the bowl of Fish, and the Pomegranate that don't start with the letter 'S' have a legitimate place. This presentation will highlight and draw attention to the Seven Gathic Steps towards progress, wholeness and spiritual oneness with the God within.

Instead, place Seven Trays (Haft SeenE) and fill them with numerous items irrespective of how their names spell. Now the Egg, the bowl of Fish, and the Pomegranate that don't start with the letter 'S' have a legitimate place. This presentation will highlight and draw attention to the Seven Gathic Steps towards progress, wholeness and spiritual oneness with the God within.

Gouging others to become millionaires and billionaires will no longer be the objective in life. The goal will be Good Deeds, good discoveries, and good products to acquire a good name leading to Immortality through the memory of generations. That will blossom the Heavenly Earth, and everyone will enjoy a heavenly life on this only Heavenly Planet in the solar system.

It is a shame to distort a benevolent way of life with superstition and the personification of the Amesha Spantas.

Bible Mathew Ch 4 Luke Ch 4 Bible Mathew Ch 5:48

Fariborz Rahnamoon was born in Yazd; he was educated in a catholic school in Bombay, which led him to research his own religion at an early age. He has a unique perspective on the Zarathushti



religion and history, which is a result of over 40 years of research. He says; "the Zarathushti history that has come down to us has been written by its adversaries over the last 2000 years and the Avesta has been deciphered and translated by Western scholars thereby leading us astray." His finding and views are available on his website. www.ancientiran.com

Lately he is working on the MazdaYasni calendar based on the "Bundahishn" that is recognized as "the most accurate calendar from the 2nd millennium BCE that does not need any adjustment for 110,000 years". You can check it out at

http://zarathushticalendar.com



The Mausoleum of Baba Shoja Al Din Abu Lu Lu-Firuz

# HAJI FIRUZ THE HERALDER NOW RUZ

Fariborz Rahnamoon

Abu Lu Lu Ah' was the name given to Phiruz Nahavandi, a Persian who had been taken prisoner in Byzantine and sold as a slave in Medina to an Arab named Al Mughirah. Phiruz witnessed the atrocities committed against Persian women and children who were taken prisoner and sold in the slave markets of Mecca and Medina. When the city of Nahavand was captured in the seventh year of Khalifa Umar's rule (640 CE), the women and children of Nahavand were sold in Madina; Phiruz's heart ached to see their suffering and humiliation.

"When the prisoners taken at Nihawand were brought to Medina, a servant of al-Mughirah b. Shu'bah, Abu Lu'lu'ah Fayruz, could not meet any young captive without caressing his head and bursting into tears, wailing, "'Umar has consumed my liver!" 2

Phiruz was a capable artisan and, as a slave, had to pay his master part of his earnings. He had some savings and was able to rescue a small Persian girl by buying her in the slave market and adopting her as his daughter. One day Phiruz meets Umar in the market and pleads with him for justice.

"Umar went out one day to wander around the market. He met Abu Lu'lu'ah, a young Persian slave of al-Mughirah b. Shu'bah, who said, "Help me, Commander of the Faithful, against al-Mughirah b. Shu 'bah, for I pay a great deal of tax." "How much?" enquired ('Umar). "Two dirhams a day," was the reply. "What is your trade?" asked ('Umar). "[I am] a carpenter, stonemason, and smith," he replied. "I do not think your tax is a lot, given the work you do," ('Umar) said. "I have heard that you claim you could make a mill that will grind by wind power if you wished." He replied that he could. ('Umar) asked him to make him a mill.

(Abu Lu'lu'ah) replied, "If you survive, I shall certainly make you a mill that will be the talk of everyone in both East and West!" Then (Abu Lulu ah) left ('Umar), who said [to himself], "That slave has just threatened me!" Then he went off home.

Phiruz was friends with two other slaves, Hurmuzan and a Christian Byzantinian named Jufaynah. Slaves were not allowed to own or carry weapons, but Phiruz, with his friends' help and his blacksmith skills, made a two-sided dagger with its handle in the middle.

"That morning 'Umar went out to prayers; he used to assign certain men to see to the lines (of those praying), and when they were straight, he would come and proclaim, "God is great\" Abu Lu'lu'ah slipped in among the people, carrying in his hand a dagger with two blades and its shaft in the middle. He struck 'Umar six blows, one of which was below his navel, and this was the one which killed him. (Abu Lu lu'ah) also killed Kulayb b. Abi al-Bukayr al-Laythi, who was behind ('Umar). When ('Umar) felt the weapon's heat, he fell and said, "Is 'Abd al-Rahman b. 'Awf among the crowd?" They said, "Yes, Commander of the Faithful, he is here." ('Umar) said [to 'Abd al-Rahman], "Come forward and lead the people in prayer." So 'Abd al-Rahman led the people in prayer while 'Umar lay prostrate. Then he was carried away and brought into his house. 4

"He died later that day. They took him out early the following day, and he was buried in 'A'ishah's house along with the Prophet and Abu Bakr." 5

"On the morning when 'Umar was stabbed', Abd al-Rahman b. Abi Bakr said, "Last evening, I passed by Abu Lu'lu'ah as he was meeting in secret with Jufaynah and al-Hurmuzan. When I came upon them, they sprang up, and a dagger with two blades and its handle in the middle fell out into their midst. Consider (the instrument) with which ('Umar) was killed\" (Abu Lu'lu'ah) had already slipped through the crowd attending the mosque. A Tamimi went off in search of him and returned to them, having kept after Abu Lu lu ah as he left Umar, caught him, and killed him. (The Tamimi) brought the dagger that 'Abd al-Rahman b. Abi Bakr had described." 6

Umar's son Ubaydallah who hears this, goes on a killing spree and kills Hurmuzan, Jufaynah and Morvarid, the daughter of Phiruz Nahavandi.

"Ubaydallah b. Umar heard about this but held back until Umar died. Then he wrapped his garments around his sword, came to al-Hurmuzan, and killed him. When the sword was wounding him, he called out, "There is no god but God." Then (Ubaydallah b. 'Umar) passed on to Jufaynah, a Christian from al-Hirah, foster son of Sad b. Malik and whom he had brought to Medina as a result of the peace between himself and (the inhabitants) and to teach him writing. As he held the sword over him, (Ubaydallah) (struck Jufaynah with it), making the sign of the cross between his eyes.

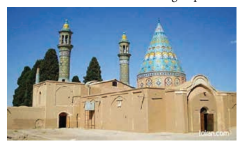
Since the Slaves had a master, they demanded blood money for their slaves who were killed. Uthman, hoping to be the next Khalifa, took it upon himself to pay their blood money out of his personal funds to their owners.

"Then 'Uthman sat at the side of the mosque and called for Ubaydallah b. 'Umar, who was confined in the house of Sa'd b.Abi Waggas. He is the one from whose hand the sword had been snatched after he had killed Jufaynah,

al-Hurmuzan, and the daughter of Abu Lu'lu'ah, saying that he was going to kill some of those who were involved in shedding his father's blood, alluding to both the Emigrants and the Helpers. Sa'd had jumped up against him, snatched the sword from his hand and tugged at his hair until he had him on the ground. He held him a prisoner in his own house until 'Uthman brought him out." 8

'Uthman said, "I am now their master. I have decided that blood money should be paid in this case, and I shall bear the cost from my own money." 9

Abu means father in Arabic, and Lu lu means Morvarid, the Persian word for pearl, which was the name of the adopted daughter of Phiruz. There are conflicting reports of



whether Phiruz got killed or he fled and went to Iran. In Kashan there is a mausoleum of Shoia Al Din Abu Lu Lu Firuz. Which has become a shrine, and people pray there in his memory.

### REACTION TO THE NEWS OF OMAR'S DEATH IN IRAN 10

News of the murder of Khalifeh Omar by Phiruz reached Iran in late winter and spread everywhere and caused great joy before the Nowruz of the year 24 of the Hijri Solar calendar. It was the only good news after eight years of the oppression, cruelty, and crime of the Arabs in Iran.

But there was a big problem for the national happiness of the Iranian people. If the people were openly happy about Omar's death, they would get killed by the Arab rulers.

So, they had to hide their happiness in some way.

Combining the people's joy from the murder of Omar by Phiruz and the need to hide this joy, the Iranians created the interesting character of Haji Phiruz.

The title of Haji, given to Phiruz, clearly

indicates his presence in Arabia. (Because people called those who went to Arabia, Haji)

The red colour of Haji Phiruz's clothes and the black colour of his face represent War and Resistance.

In ancient Iran, red and black represented war and the resistance movement.

(Pay attention to two of the greatest Iranian commanders, Babak Khorramdin was the leader of the Red Jamegan (outfit), and Abu Muslim Khorasani was the leader of the Black Jamegan. In ancient Iran, the colour of death and mourning was not black, but white, like the Indians)



Haji Phiruz's dance shows the people's joy and happiness from Omar's death.

Even the famous song that Haji Phiruz sings brings out joy mockingly:



"My lord, the goat, the Billy goat."

ارباب خودم بز بز قندی

My lord, why don't you laugh now? "

ارباب خودم چرا نمی خندی

It is, in fact, mocking the Arab lords of that

time, especially the greatest Arabs, Omar.

Billy goat is a clear reference to the face of the Arabs who, according to tradition, grew a beard but shaved their moustaches and looked like a goat with a beard and no moustache. On the other hand, Phiruz struck and killed the greatest lord of the Arabs, Omar, and mockingly said to his lord, Omar, "Why don't you laugh now??"

And, of course, when the ruling Arabs looked at Haji Phiruz's character, they did not notice the story behind Haji Phiruz, and the Iranians safely celebrated the death of their Khaliph Omar in front of the Arabs and danced and laughed at the beards of the

With the incredible popularity of Haji Phiruz's character in all parts of Iran, which has survived to this day, it becomes clear how popular Phiruz Nahavandi was among the Iranians for killing Omar and how much he made the hearts of the Iranians happy.

Phiruz Nahavandi is one of the greatest national heroes of Iran for killing the initiator of the Arab invasion of Iran and the genocide that followed. If in the distant past, Iranians turned the serious character of Phiruz Nahavandi into a comedian and clown for fear of the invading Arabs, now it is a national duty, after 1400 years, to recognize this national character and make him the great national hero that he was.



- 1 In Persian language the name Phiruz means Victory, but since in the Arabic alphabets there is no letter 'P' it has become Firuz.
- 2 History of Tabari 2632
- 3 History of Tabari 2722
- 4 History of Tabari 2723
- 5 History of Tabari 2726
- 6 History of Tabari 2797
- 7 History of Tabari 2797
- 8 History of Tabari 2796
- 9 History of Tabari 2796
- 10 Translated from

the book "Two Centuries of Silence"

By Dr Zarrin Koob

Please send your "Ask Nahid" questions that are within the confines of various aspects of the Zoroastrian religion/culture or conflict resolution to cninfo@czcjournal.org

Dear Nahid,

What is the Faravahar and why do so many Iranians wear it who aren't Zoroastrian?

Sina

Dear Sina,

The Faravahar has evolved into the symbol of the Zoroastrian faith over the course of 4000 years. The Assyrian origins of this symbol has been identified with the God Ashur in Mesopotamia. The god of sun, Ashur, is depicted as an archer within a disc of sunshine with feathered robes. This is the origin that is historically connected to the form of the Faravahar.

This symbol of Ashur evolved into the currently familiar Faravahar over thousands of years. We can see the depictions of similar images throughout texts like the Shahnameh or on historical buildings like Persepolis. The current image of the faravahar is a huge symbol of the Zoroastrian faith through practice and meaning. So, let's get into what the different aspect of the symbol represent.

First we notice that there is an actual body/torso of a human form. It can represent the soul of the physical form or it can also be a representation of the wisdom of age, as our goal in life is to seek wisdom and highest truth. This may also be the representation of Ahura Mazda – highest wisdom being our ultimate goal in life. That torso is located within a full circle. This represents the eternal nature of the universe.

The one upward pointing hand is representative of the one true path of righteousness. Then you have the hand holding the ring. That hand represents the loyalty and commitment one takes in life. Not only the loyalty to the Zoroastrian faith but more importantly, loyalty to the commitment to follow that one true path or righteousness. Both hands are in conjunction together. A way of symbolically indicating commitment to the basic tenets of Zoroastrianism.

The 2 wings or tiered feathers on either side of the torso represent the 3 main principles of our religion, Good Thoughts, Good Words, Good Deeds. They are represented as wings on both sides as a symbol that we will always gain upward mobility with those 3 principles. The progression of the human soul happens by the progression of Good Thoughts, Good Words and Good Deeds.

Remember that the Zoroastrian faith thrives on balance and that of good overcoming evil. In true balance there are parts of the Faravahar that represent Evil Thoughts, Evil Deeds, and Evil words. The "tail" or the bottom feathered layers are facing downwards and thus represent the bad opportunities we are



tempted with in life. We are human and our faults often lead to making better choices, so that reflection on the negative choices we make are part of who we are and the affects we have on our communities. I like to think of this part as a reminder to learn from our mistakes as well.

Now also for a reminder in universal balance, there are the 2 stands that flow out from the bottom of the circle and below the wings. These projections represent the 2 avenues of life that push and pull us into good and bad influences. The torso of the man tends to face towards the positive influencing events in one's life as a reminder that our past deeds affect who we are.

Knowing what the icon symbolizes – I can only assume to know why this symbol has become popular among modern day Iranians. This symbol of Zoroastrianism has been evolving in its meaning over the last few years. What we see as reminders of the core principles of our religion, many Iranians identify with the ancient history and the progressiveness of the faith. They identify with the history it represents of Iran.

The faravahar is a connection to our ancestors as much as our language, rituals, traditions and prayers are. The identity of Iran changed in recent history and the popularity of the Faravahar might be an indication that it is changing again.



Nahid Dashtaki completed her master's in both Dispute Resolution and Public Policy from Pepperdine University. She has received two Bachelor

of Science degrees in International Relations and Comparative Literature from the University of California, Irvine along with extensive international work experience in the Middle East and Asia.



In the recent years there is more concern and talk among the world leaders on how to live on planet Earth without destroying it. Heat waves, typhoons, cyclones, fires, drought, floods, and snow storms. Now, why then is this topic so important to be connected to the religious communities all over the world? Some academic universities are holding symposiums with experts discussing how to address this. There is a hint as to a way to get humans to reduce and reverse the effects of damage caused to the planet is through religion. Majority of the world's peoples are members of various religions and the spiritual call of the natural world and its moral depth is very powerful. Are we going to save the Earth? No, we are going to align ourselves with Earth's processes as the indigenous people have done for thousands of years. Zoroastrianism has already done that for more than 3000 years. Chehrenama has invited three guests to share with us their writing on connecting Zarathustra's philosophy to be in alignment with the living world.

## SUSTAINABILITY THROUGH ASHA COMPATIBILITY

### Kenneth Christensen

It has been said by many Zoroastrian scholars that Zarathushtra was the first psychologist. As the premise of Zarathushtra's teachings start with the mind and in the exact order of "Good Thoughts, Good Words, and Good Deeds." It is therefore essential that the message of the Gathas is indicative to the human mind and how the human mind interacts with the natural world. How through compatibility with the natural world, we can make planet earth the dominion of the highest wisdom (Mazda) as well as the highest intellect (Ahura). It can also be said, that not only was Zarathushtra the first psychologist, but indeed the first ecologist. The very simplicity of the Gathas (Songs of Zarathushtra), with its practical application about how to think, as opposed to what to think, can be the foundation to the scientific advancement that can lead to more sustainable living. So as to not only be for the benefit of mankind, but all of life as well. For this to happen, the focus of the 21st century needs to shift from a focus of material consumption to a focus of enriching the mind towards Asha compatibility.

Asha is a word in which there is not a proper English translation to. What Asha means is so vast that it would be difficult to give it a precise definition in English. On the one hand, it can mean truth. Other scholars may say it means righteousness. This article will refer to Asha as "That which is" while Druj will be (Delusion, lies).

While many see Zoroaster as teaching the difference between good and evil, it would be better to see Zoroaster as teaching the distinction between right and wrong. This in essence explains how the ethics within the Gathas is centered around that which is true. If Asha is that which is, than to live the right way, is the live in accordance with the laws of that which is. In other words, the very laws of how nature

works. No matter where you go in the world, the laws of physics as well as biology apply. This means that if there is a scientific decline in a society, the only thing that could possibly follow would be a decline in ethics. This due to a stubbornness to ignorance, can only lead to patterns, which can eventually eliminate human kind, because it comes from a mentality that is not based on what is real.

(Hat 28) 5

"O-Righteousness

When shall I see you? I, who have known Good Thought, When shall I find the path that leads To the most progressive Ahura? And listen to the guiding voice of Mazda? With this edifying force We shall overcome deception in deceivers And convince them to choose The radiant side of existence." --Khosro Kazai translation

The main issue keeping humanity back from sustainable living is the issue of deceit (druj). We live in a world where people do not vote for humanity's best interests, but more on what boosts their personal identity. While the internet may be the greatest tool to bring humanity together towards Asha compatibility, it is also the greatest weapon of the dregvants (bringers of deceit). We have been sold a bill of goods that only benefit a few people, and even for those few people, the benefits are short term. Whether it is the lie that the



forest fires in the mountains of California need to constantly be put out. When in fact the native wildlife has evolved to adapt and thrive in forest fires, while the constant putting out of forest fires only exacerbates more fires. By letting it burn, it prolongs the amount of time between forest fires and maintains biodiversity. Or if it is the lie that nuclear power is the only viable option to oil and coal, when there are many renewable ways to get power that do not need a grid of any kind. The dregvants that perpetuate these lies, lack what Zarathushtra called Khashatra which means "selfgovernance." This lack of self-governance is due to a lack of clarity in thought. Their mind sees a short-term reward, but they fail to see the bigger picture. This is precisely why Zarathushtra's teachings are needed more now than ever. The collective human mind is under assault, and the dregvants are using hypnotic media to do it.

In Yatha Ahu it says "The Saoshyants who help the needy bring about the Kingdom of Ahura Mazda." - (Ali Jaffary translation) Saoshyant is a word meaning benefactor or savior. It would be wrongful to see injustice, environmental degradation, and sit idle while you wait for the savior to come. Rather from a Gathic Zoroastrian perspective, we all must strive to be saviors. Anyone who creates a radical shift in the world's consciousness is a Saoshyant. Saoshyants would be anyone from Cyrus the Great, to Martin Luthor King, Susan B Anthony ect. There are saoshyants that arrive in all time periods.

With the invention of the internet, it has become possible for all of us to have a voice in this world. Information is no longer always from the top of the hierarchy going down. This is a time where we are all being handed the opportunity to be saoshyants, so that we may take action and no longer allow the wrongful to lead us.

Through Spenta Manyu (Progressive Mentality) we must always work to find solutions. We must never pretend that the problem does not exist, but rather to see the flaws in each situation, and use our creativity and intellect to fix it. It would be unwise to assume a hopeless outcome as this is the superstition of determinism. Rather instead of assuming a better or worse outcome, we must attune ourselves to our most progressive mentality to come up with solutions. If you cannot find any solutions, then you are not being creative enough. So let us make our minds compatible to Asha, and use our most progressive mentality, so that we may utilize the technology available, and make the dominion of Ahura Mazda a reality here on planet earth.

Kenneth Christensen: Grew up living in all three states on the west coast, but spent most of his life in California. He graduated from University of California of Riverside with a Bachelors in Anthropology. Kenneth lives in Claremont California, and works as a comic book script writer with one bestseller under his belt.



### Zoroastrianism and its Inner Connection to Our **Environment**

### Keemia Kasravi



Throughout the course of human history, there has been a universal tie between oneself, others, and Mother Nature. It is inherent to mankind to find resources within our surroundings to build that foundation that started out primarily as survival and transformed overtime to global production. There have been different approaches in how we interact with our environment that have either been positive or over the course of time had a more negative impact. In recent years, it has become more harmful due to the state of the climate change emergency becoming a dire threat to our planet and ourselves. The ecological danger is an imminent presence that each group, country, religion, and region must address; which is directly connected to their holistic view of nature overall.

From the start of the Zoroastrian faith thousands of years ago, there has always been the connection towards becoming one with nature by cherishing it; which has been seen through both its teachings and traditions. As the world's oldest monotheistic religion, it is deeply tied to the belief that one God (Ahura Mazda) is the sole creator of the world as we know it. The prophet Zarathustra, the founder of the Zoroastrian religion, came to this conclusion through his studies of his surroundings and understanding how everything is connected to one another (human nature, animals, the environment) which are all seen as one. Zarathustra found that the founding factor that connects the universe within each other is through the path of Asha (righteousness). God (Ahura Mazda) is seen to be the Father of Asha that has established the world order and what we have come to recognize in the universe (the planets, stars, moon, sun) and nature on Earth (water, fire, earth, air, plants, animals, mankind).

In the teachings of Zarthustra through the book of the Gathas, it illustrates the role mankind has with nature by following the path of righteousness (Asha) which has been created by Ahura Mazda.



It is listed in the book of Avesta that the six creations (Amesha Spentas) hold each of these different universal attributes for both spiritual and material creations of Ahura Mazda including mankind itself. The Amesha Spentas are composed of Vohu Manah (spiritual: good mind, material: animal), Asha Vahishta (spiritual: divine law, material: fire), Khshathra Vairya (spiritual: divine kingdom, material: metals), Spenta Armaiti (spiritual: holy devotion, material: the Earth), Haurvatat (spiritual: perfection/wholesomeness, material: waters), and Ameretat (spiritual: immortality, material: vegetation). Through the Amesha Spentas and the connection to Ahura Mazda, it gives an understanding of how the different aspects of the universe have come to be and how mankind has made the connection between both the spiritual and material aspects that have been created.

Beyond simply the teachings alone, the followers and preachers (mobeds) of Zoroastrianism are able to express these teachings through rituals and prayers. With the most symbolic use of the creation of fire, that is often seen in the prayer room, it stems from its meaning and use of warmth and light. Through the teachings of the Gathas and Avesta, the different attributes of nature and the material creations have been incorporated into traditions and holidays as well. The Zoroastrian religion follows nature through each of the changing seasons: spring, summer, fall/autumn, and winter with holidays and traditions centered around it including the Persian calendar. The Persian New Year (Norooz) observed by Zoroastrians as well as Iranians and other ethnic groups begins the first day of spring to represent the start of the new year coinciding directly with the renewal of nature coming out of a cold winter to a blossoming warm spring. For the celebration of Norooz, the sofreh haft seen has one of its most recognizable components being the sabzeh, which is a direct reflection of life and nature. Another element included as part of the sofreh haft seen is the sombol (flower), which is seen as a direct incorporation of nature and the blossoming season of spring for the new year. In addition with other traditions and holidays: jashne sadeh (celebration of fire), jashne tirgan (celebration of water), and jashne merehghan (harvest festival) are all seen as ties to both the importance of nature and its seasons; which are essentially traditional values of the Zoroastrian faith. The connection of both human nature and the environment can be directly connected with seasonal



celebrations (ghanbars). It is a gathering of the community to come together through the offerings of fruit and prayer that strengthens the bond within our surroundings and one another collectively.

From a holistic view, Zoroastrians have always been an ecological religion that has a deep value for the importance of the environment and all the natural creations of the planet. In modern times and with the continuous changing state of the planet, these ancient traditions, prayers, and rituals inspire followers of the Zoroastrian faith to value the environment even more so. The consequences are being witnessed firsthand of how the failure to value and appreciate nature can lead to the destruction and negative impacts on all universal aspects including human life, ecosystems, natural disasters, and the climate of the planet itself. The beauty of nature and the environment is one that should be valued by God (Ahura Mazda) and its beautiful creations. Zoroastrianism emphasizes the role mankind has and the value of our good mind (Vohu Manah) we have been given to use in protecting the environment and all of its creations. We are all interconnected to one another (Hamazur) and through following the path of righteousness (Asha) can bring prosperity to all.

Keemia Kasravi was born and raised in Southern California and is a member of the CZC community (California Zoroastrian Center). Growing up, she attended both Farsi and Zoroastrian classes at CZC. She has taken much interest in her Iranian heritage and furthering her knowledge of the Zoroastrian faith. She graduated from California State University, Long Beach (CSULB) with a bachelor's in psychology and is currently working with youth at a nonprofit organization.



### It's Raining, It's Pouring: Zoroastrians as **Guardians of the Environment**

### Arta Khosravi

Southern California is well known for its sunny climate and surfable waves. But for the first two weeks of January, SoCal natives like me had to hunt through their closet to find anything with the semblance of a raincoat. Every conversation starter and topic of discussion was related to the rain, whether it was telling each other how green our usually arid plants looked or taking note of the improvement in air quality that cities like Los Angeles desperately needed.

By remarking on the rain or talking about something as simple as a change in weather, we are really talking about the environment. The environment links all living things, being humans, animals, plants, and the bacteria within us. Meanwhile, the environment also links all living things to the air, water and precipitation, sunlight, soil, and minerals. It is fascinating to see that just one change from sun to rain impacts every living thing, and goes even further to impact other non-living things. For example, rain increases biodiversity, improves air quality, enriches minerals within the soil, and adds to the water supply. Evidently, it is also no coincidence that the most biodiverse hotspot on the planet, the Amazon Rainforest, has the word 'rain' in its name.

However, this relationship between living things and the natural elements is extremely delicate. When any of these natural elements become contaminated, what was once a beneficial, biodiversityincreasing rain becomes a dangerous acid rain. When power plants burn fossil fuels, they release sulfur dioxide and nitrogen oxides into the atmosphere, thus contaminating the air. Once the air is contaminated, these pollutants react to create acid rain. When acid rain falls, the water and soil then become contaminated as well. In the end, the chemicals in the acid rain kill off organisms in the ocean and damage plants through the weakening of the soil. As you can see, the environment's fate-the choice between rain and acid rain-lies in humanity's hands.

In the last few decades, economic gain has instilled an exploitative attitude towards the environment. Environmental conscientiousness and accountability have been put on the backburner, and so we are seeing the effects of climate change, acid rain, air pollution, and deforestation in all aspects of our lives.

As we start to see the consequences of disregarding the environment, it is essential to remember that Zarathushtra understood how critical it is to preserve the environment and the natural elements from contamination because of situations like going from rain to acid rain. Since the very beginning, Zoroastrians have been acutely cognizant and caring about the environment. From what evidence we have from Zarathushtra and his disciples, the environment and elements are sacred, and must be kept free from contamination. That's right: the first Greta Thunberg was none other than Zarathushtra!

A great example of how Zoroastrianism is an environmentalist religion is found in our seasonal celebrations. Zoroastrian seasonal

celebrations are a way to emphasize the value that our environment provides, with celebrations like Tirgan that focus on one element at a time. At these celebrations, we reflect on the importance of air, water, fire, and Earth in our daily lives, and do not take for granted what the environment has to offer.

Even in the practices used to dispose of the dead, Zoroastrians still put the environment first. Because burying the dead, burning their bodies, or disposing them into the water would contaminate the soil, air, and water respectively, Zoroastrians conceptualized a different method of disposal that would not contaminate any of the elements. As a result, a dakhma, also known as a Tower of Silence, was used to dispose of the bodies while averting contamination of the natural

At its core, Zoroastrianism is a religion that is closely aware of the environment and natural elements. By avoiding contamination of the environment, Zarathushtra believed that humans would be able to live in harmony with other living things and with the elements.

In addition, one of Zoroastrianism's foundational concepts is the principle of asha, or the true, correct, wholly good order of existence. In our religion, the cumulative righteous actions of humanity are needed to defeat evil. In order to protect our environment from the evil of further contamination, collective righteous actions are exactly what we need. In the case of preserving the environment and natural elements, cumulative righteous action means that every community, country, and continent must learn sustainable and environmentally friendly practices. Only then can we protect our environment and aspire to live in harmony with the living and nonliving things that surround us.

As Zoroastrians, we need to be keenly aware of our responsibility to reverse the impacts of climate change and consciously do everything in our power to not leave future generations at a loss. It's raining, it's pouring, but for Zoroastrians, it is the environment we are restoring.

Arta Khosravi is an undergraduate student at the University of Southern California, studying Business Administration with a minor in Data Science. Born and raised in Newport Beach, CA, Arta loves spending her Sunday mornings with the CZC-OC community. At USC, she is the president of the Persian Academic and Cultural Student Association. In her free time, Arta enjoys reading the latest fiction bestsellers and going sailing with her sister.





Call

Roya Behmardian

My grandma, my "memeh," passed away when I was 6 years old. I have this memory of her placing me on top of the kitchen counter in our old apartment. She had the biggest smile on her face as she joyfully danced to Andy's "Tavalod" song. I don't know if it was a real memory of my own, or if it's a picture I created in my mind from a story my mom told me about her. I'm not even sure if it really was Andy's "Tavalod" that was playing, but then again, why wouldn't it be? It's such a good song. Either way, it's a nice memory that I'm always going to keep.

I didn't know her for a long time, but I could feel that my memeh celebrated being alive every day, as much as she could.

Recently, I was in the car with my mom driving to the beach, as we do. I was complaining about something, as I do, which led my mom to start talking about her mom as a way to inspire me. And, it worked.

She told me that my memeh would always be the one to reach out to friends and call them first. One time, my mom asked her why she was always the one to call her friends. Why didn't she wait until they called?

Memeh would respond, in a kind, matter of fact way, that calling her friends made her happy. It didn't matter to her that she was always the one to reach out. What mattered was that she felt like talking to her friend, so she did. At the end of it all, she was happy.

A wise person once said that life is a series of forgetting and then remembering. I don't know if anyone actually said

that, but why not? It's a great saying. Sometimes I forget that calling first makes me feel good. I continue to re-remember that I've never once regretted reaching out to someone first. The only regret I often have is not doing it sooner.

It's both easy and hard to wait for someone else to text or call, and then feel disappointed by the prospect of never hearing from them. Easy in the sense that we're being passive, but hard in the sense that we're allowing our pride get in the way of something that can bring us joy- if even for just a small moment.

It's been 25 years since her passing, yet my grandma, Merhbanoo Vohumani's, commendably simple and beautiful life outlook is still something I think about and try to learn from. I don't always remember, but that's okay. We all need reminders, and my memeh is mine. Every time I hear Andy's "Tavalod," which unsurprisingly is a lot of times, I'll re-remember.

Roya Behmardian was born and raised in Southern California. She has attended CZC's Persian and religious classes all through her childhood. She graduated from UCI with a Masters of Art in teaching and is currently an elementary school teacher.



### ZOROASTRIAN ENDURANCE: A STUDY IN SURVIVAL

### Meheryar Rivetna

November 2022 marked the 23rd anniversary of the Zoroastrian Association of Houston's (ZAH) Library and FIRES (Fezana Information Research and Educational System) annual lecture series. Over these years, the ZAH Library has invited scholars of Zoroastrian studies from across the world to educate the community, Zoroastrian and non-Zoroastrian, on all aspects-religious, historical, cultural—of the Zoroastrian faith.

This year the event was graced by the consummate anthropologist/historian Janet Kestenberg Amighi, author of Zoroastrians of Iran: A History of Transformation and Survival (Mazda Publishers, 2022; 531 pgs. ISBN 10: 1-56859-367-8; ISBN 13: 978-156859-367-8. \$45.00). Dr. Amighi addressed a large audience, live and virtual, on the plight of the Zoroastrians after the Arab invasion of Iran, particularly from the Qajar dynasty to the post-1979 revolution in Iran.

Dr. Amighi's journey into the study of the transformation and survival of the Zoroastrians of Iran, after the Arab conquest, started with a book she read about the decline in the Parsi population of Bombay due to low levels of fertility and emigration. Being an anthropologist, Dr. Amighi obtained a grant to go to Bombay, India to explore the causes of this trend. The Indian government denied her a research visa on the grounds that anthropologists cause "too much trouble". Married to an Iranian Zoroastrian, at the time, she and her husband decided to go to Iran where her in-laws lived. The family was reticent in answering her questions about Zoroastrians and their religion. That spurred her to go out into the community and network which gave her some insights into Zoroastrian culture and life.

Her talk centered on the transformation that Zoroastrians in Iran have undergone over the past two centuries and their openness to change which proved to be integral for their survival. One question the Zoroastrians put to Dr. Amighi was, "Why are you studying us?" Dr. Amighi introspectively wondered if an outsider has the right to write about a community using his/her own perspective. She realized that as we study a culture or religion we all ask different questions, have different viewpoints, draw different conclusions and so it is important to have many different frames of reference. She asserted that there can never be one book that tells

the full story. There must be a balance, she said; adding, a good anthropologist/historian can contribute to a balanced perspective. The outsider can bring a multiplicity of voices to the front and Dr. Amighi's talk reflected that. (Note: Many Zoroastrians deride western scholars of Zoroastrian studies saying they are outsiders and the information they provide is second-hand or third hand. The skeptics of western scholars must realize that one need not be a caveman to write the history of cavemen! There are many avenues available to an objective outsider writing history of a culture or an exegesis of its religious doctrines to provide an impartial account of his/her research. Good historians, as Dr. Amighi astutely points out, will bring many voices in their writings to the front and offer a rational perspective. There may be a few writers who offer skewed facets of Zoroastrian studies. Nevertheless, there are many accomplished western scholars of the Zoroastrian faith who have, to the chagrin of many nay-sayers, enormously contributed to an understanding of all aspects of Zarathustra's religion and its history).

One of the questions Dr. Amighi asked the Zoroastrians was, "What makes a good Zoroastrian?" as she was not inclined to explain the Zoroastrian religion to Zoroastrians. Her first impression on speaking to numerous Zoroastrians was that they are, generally, well thought of. The Zoroastrians that Dr. Amighi spoke to were quick to point out that the Arab invasion of Iran was a devastating blow to the Zoroastrian religion and culture. The unprovoked invasion of their homeland, albeit in the 7th century A.C.E, by nomadic tribes, is an agonizing point with the Zoroastrians to this day, as it rightly should be.

Dr. Amighi went on to say that one of the first things the Arabs did was to establish certain classes of people, one class being "People of the Book" as determined in the Quran. They were Christians, Jews, Sabians. Zoroastrians were a later addition to this class. People falling in this category were allowed to practice their religion on the payment of a tax, the jizya tax. The only reason the Zoroastrians were included was to secure an economic benefit to the Arab ruling class to increase their coffers. However, there were restrictions imposed on these "People of the Book". Among the many constraints, these non-Muslims could not: work as traders, travel abroad, get an education; if riding on a donkey, they had to dismount if a Muslim (even a child)

approached them from the opposite direction; men were required to wear distinctive clothing; Muslims were not held accountable for kidnapping young girls or killing men on a whim. This was all in the interest of forcing people to convert to Islam, but at the same time conversion was not heavily pushed as that would affect their revenues from the jizya tax. (Note: This callous tax was abolished during the Qajar dynasty thanks to the efforts of some Parsi activists from India and Zoroastrians in Iran).

One important reform that took place, in recent times, among the Zoroastrians in Iran was the induction of women into the priesthood as Mobedyars. A shortage of priests prompted this introduction. (Note: It should be noted that there was no restriction to female priests in ancient times. The proscription of women into the priesthood was instituted by the Median clergy after Cyrus the Great conquered Media making it part of the Persian Empire. This interdiction taking firm root in the Sasanian era).

Another positive development was the translation of Zoroastrian scriptures into Farsi. The adherents, not too long ago, lost interest in the religion with the priests reciting scriptures in Avestan which no one understood. The translations give the devotees a better understanding of their religious texts. Giving a formal structure and meaning to the rituals and scriptures is an incentive for many Zoroastrians to take a greater interest in their religion.

Dr. Amighi pointed out that notwithstanding the Islamization of Iran in 1979 there was a surge in the vitality of non-Muslim Iranians. Many Iranians were turning against the government looking for a more secular society. The disenchantment with the Islamic republic motivated many Iranians to turn back to the pre-Islamic heritage, trying to understand the Zoroastrian roots of Iran, even more so than it was in the Pahlavi era. The government actively discouraged the populace from participation in Zoroastrian ceremonies or visiting Zoroastrian temples in an effort to stem any renunciation of Islam.

The Faravahar gained prominence as a national symbol. Public protests against the Islamization of Iran were conducted with Zoroastrian symbols in the backdrop, such as before the tomb of Cyrus the Great. For many, historical nationalism symbolized 'real' Iranian culture with the protesters chanting "we want the real Iranian culture to be ours". The protests are not to repudiate Islam, but they are a call for unification and freedom-Azadi.

Dr. Amighi concluded her talk playing a very beautiful, poignant song in Farsi, subtitled in English, by a gifted Iranian young man, Shervin Baraye. The song which brought tears to many eyes in the audience was a wonderful ode imploring 'rusted minds' for freedom-Azadi-from crushed dreams, poverty, dictatorship, being forced to chant meaningless slogans such as "death to America", to respect women's rights and dispel many other social and cultural ills of the Iranian ruling class.

Mr. Shervin Baraye was incarcerated after releasing the video of this magnificently inspiring song.

(The Notes appended in this article are my comments— Meheryar Rivetna).



Janet Kestenberg Amighi with a Ph. D. in anthropology and M.S. in Social Work is a recognized scholar in the history of post-Sasanian Iran. She is the author of several acclaimed books notable among them: Zoroastrians of Iran: Conversion, Assimilation, Persistence and the very recent Zoroastrians of Iran: A History of Transformation and Survival. Her research on Zoroastrian history was funded by the Social Science Research Council allowing her directly to work with the Zoroastrians of Iran. With her Iranian Zoroastrian spouse she lived in Iran from 1971-1978. She has also authored several articles in prestigious journals and lectured on this subject in several venues. She lives in Pennsylvania.

In her book Zoroastrians of Iran: A History of Transformation and Survival Janet Kestenberg Amighi offers scholarly research on the challenges faced by the Zoroastrians in Iran from the 19th to the 21st centuries. The book provides a detailed perspective on the travails of the Iranian Zoroastrian community in preserving their religion under austere conditions. Her stay in Iran gave her the opportunity to interview a vast number of Zoroastrians to gain insights into their survival in trying times. The book is available through Mazda Publishers.

### GATHA PROVIDES A ROAD MAP TO NAVIGATE, FACT CHECK, AND DECIDE ACTIONS IN TODAY'S NEWS SATURATED GLOBAL SOCIETY

### By: Maneck Bhujwala

We live in a society which is very different from the times when Prophet Zarathushtra founded his religion and when his followers developed an institution with rules, customs, traditions and rituals in the Persian empire, and different from when our ancestors settled in India among the Hindus and Muslims. Our communities are faced with different opinions about changes to adapt to the modern world. The original timeless teachings embedded in the Gathas of Zarathushtra offer us inspiration and guidance to deal with complex issues and realities that cannot be managed with the current status quo on rules and traditions.

### Discrimination:

Gathas tell us that Zarathushtra offered his teachings to all men and women who will listen attentively, ponder on them, ask questions, understand them with their open mind, and make decisions after thinking for themselves what is right. He does not discriminate based on race, and we should do the same, especially today, as past stereotypes about racial differences have been disproved in all areas of work and play. Neither is there any mention about discrimination between rich and poor people or between people born in different professional classes. In the Irach Taraporewala, Ahunavaiti Gatha Yasna 31.1, 31.2 and 31.3 this is made clear by our prophet.

There is no mention of discrimination based on gender. In the Gathas Y.53.5 Zarathushtra tells brides and bridegrooms to love each other. He even holds up his daughter Pouruchista as an example of a righteous person. There is no excuse in today's times to discriminate against women, seeing how they have proved themselves capable of all positions in industry, police, military, religious ministry, education, business.

In the Parsi community we practice separation between priest class and non-priest class, restricting priesthood to male children of priest class parents, in spite of acute shortage of practicing priests in India and abroad. Many of the handful of adult lay persons who had the calling to serve as priests, and who were trained to perform ritual prayers, are still excluded from equal participation and respect in the very few places where they are available. Executive committees and Trustees can change this discrimination by educating the community, resisting pressure from some orthodox groups, and stopping such behavior which is already leading to a decline in prayer ceremonies done at private homes.

Iranian Zarathushtis follow Asho Zarathushtra's policy against any kind of discrimination and do not discriminate against Mobedyars, men and women. At their community functions they invite all Mobeds and Mobedyars with equal respect. The late Dr. Ali Jafarey wrote an article about how in Iran, with the blessings of their Mobedan Mobed (Chief Priest) Rostam Shahzadi they trained and gave equal respect to Mobedyars, who after five years of practice were made full Mobeds. Parsis who discriminate can learn to follow the Gathas from the Iranians.

### **Environment:**

In the Gathas, we see Zarathushtra promoting the farmer and settled life in society. The farmer depends on the natural environment being in good condition for sustainable growth of his crops, year after year. This means timely rainfall without contamination from polluted air (from burning of fossil fuels in homes, automobiles, industrial factories, power plants) and plenty of trees in nearby forest areas (that attract rain and absorb carbon dioxide), clean water from rivers and underground sources and good soil with natural nutrients, both undefiled by chemical or excess animal wastes (like from meat factories).

Zarathushtra tells his followers to take proper care of animals, especially those domestic animals who are beneficial to our lives. Cows and goats provide milk from which butter, cheese and other products are made. Horses and bulls provided ecology friendly help in farming. Camels provided ecological transportation in desert areas. Dogs provide companionship and guard duty. Zarathushtra also condemns people who kill animals for sport. Reference - Ervad Kavasji Kanga, Ahunavaiti Gatha Y.31.15, Y.32.10, Y.32.12, Y.33.4.

Individuals can do many things to reverse the damage being done to the environment. By recycling paper, metals, plastics, we can reduce the need for cutting down too many trees, limit the amount of mining for metals that destroys land, and reduce pollution of land and waters from plastic shopping bags thrown out instead of recycled . We can reduce or stop eating meats produced by factory farms where animals are often mistreated and create huge amounts of animal wastes that poison the land and underground water. We can reduce the use of our gas driven cars by walking for short distances, taking public transportation, combining several errands on one trip, or buying an electric car. Installing solar panels on homes, Daremehers, community centers, etc. can lower electricity bills and reduce fossil fuel use at power plants.

### **Inequality:**

In Gathas we can see how Zarathushtra treats other people and animals with a sense of equal respect for all creations of Ahuramazda. Although he teaches respect for authority and for ownership rights of property owners, he does not approve of inherent superiority or inferiority of individuals based on their economic class - rich or poor, ruler or subject, high or low caste, occupational class - priest, warrior, trader, carpenter, business owner, or gender - male or female, racial or ethnic origin. He preaches his new religion to anyone who is willing to listen attentively with an open mind and follow a righteous life. Taraporewala, Ahunavaiti Gatha Y. 31.1 an Y. 32.2 mention this.

In the world we live in, we can see inequality being practiced in all spheres of society in all countries, some more than others. Many rich people look down on the poor, exploit the poor, humiliate the poor. Majority religion followers in some countries discriminate, humiliate, persecute and even kill followers of minority religions. Priest caste members look down on others including those who become priests from non-priest caste (like Mobedyars in our Parsi community who do not even have a vote in the North American Mobed Council, and are mostly excluded from participating in community prayers with the Ervads). Parsi women who marry non-Parsi husbands and their children are not allowed to enter our temples or attend public prayers. Women in many societies including our Parsi community are not allowed to become priests.

Individuals can change such practices of inequality by speaking out at community meetings, conferences, writing articles and educating community members how they go against the teachings in the Gathas, and how they break the hearts of the victims of unequal treatment, and displease our common Creator, Ahuramazda.

### Violence:

In the Gathas Zarathushtra condemns those who kill even animals for sport, and promotes a settled life and the farming occupation that provides vegetables and fruits, instead of the hunter gatherer life style. He stretches out a welcoming hand even to his detractors to listen to his teachings and follow a peaceful righteous life. He does not advocate violence against those who decide not to follow his new religion but leaves it to Ahuramazda to judge them. In Taraporewala Spentamainyu Gatha Y.48.7 Zarathushtra speaks out against hatred and violence and promotes love.

As Mazdayasni Zarathushtis we can also do things as individuals and as groups like community associations to speak out and support others in opposing and ending violence. We can join local, County, State, National, and International interfaith organizations and collaborate with them to work against violence. We can sign on online petitions from other groups that are working to end violence. We can contact our government representatives to ask their help via legislation that would end violence.

### Fact Checking:

In our technological society there are all kinds of opinions from scholars and non-scholars, orthodox, reformists and middle of the road members, that are posted on email and social media, besides lectures and discussion groups, educating and supporting different ideologies about what is religiously right and wrong. So, what can we as individuals do to choose what is right? Whereas, rules and regulations and traditions that were established by our ancestors in ancient times may have been valid in those bygone days, how do we know which ones are still right in today's times and societies we live in?

Zarathushtra founded his religion by laying down basic principles that apply in all ages, such as equality, justice, compassion, charity, etc., somewhat like scientists who do basic research and discover scientific principles. His followers developed rules and traditions that would help people to carry on their daily lives during their times, in accordance with the basic principles, like how product developers come out with tools and products within constraints of available materials in their applied research.

Just as reporters and news analysts do fact checking to determine which news coming from politicians and their staff members are factual to differentiate from fake news, by verifying them against trusted sources, we as individuals can compare the rules and traditions against the basic principles to see if they will satisfy the principles within the constraints and realities of today's society.

Maneck Bhujwala was born in Bombay, India, to Navroji and Meherbai. He got his Bachelor in Engineering from India, and M.S. and M.B.A. in USA. He co-founded the Zoroastrian Association of California in Los Angeles in 1974, and Zarthushti Anjuman of Northern



California in 1980. He currently works as a licensed real estate consultant, serves the community as a priest, and is President of the Greater Huntington Beach Interfaith Council. Maneck has contributed articles in FEZANA Journal and WZO's Hamazor magazine, and coordinated religion classes for adults. He also transliterates and translates the Shahnameh to English poetry form and distributes a page a month on the internet with Persian, Gujerati and English versions. Maneck lives in Huntington Beach.

## Zan Zendegi Azadi: A Zoroastrian legacy

### Arunansh Goswami



Author of this article standing near the depiction of the Persian Immortal Guards at Louvre Museum Paris, found by archaeologists in Iran. These guards were once commanded by a Persian woman named Pantea Arteshbod.

The slogan of "Zan Zendegi Azadi" meaning women, life and freedom is being raised aloud by protestors in Islamic Republic of Iran, after Mahsa Amini, a 22-year-old Iranian Kurd was pronounced dead days after the notorious morality police detained her for allegedly breaching the Islamic republic's strict dress code for women. It was reported by Times of India on October 5, 2022, that Iranian schoolgirls have come to the fore in protests over the death of Mahsa Amini, removing their hijabs and staging sporadic rallies in defiance of a lethal crackdown by the security forces. More than 19,600 people have been arrested during the protests against the Iranian government, according to Human Rights Activists in Iran, a group that's been tracking the crackdown. At least 527 people have been killed as authorities violently

suppressed demonstrations, the group said. But this was not the condition of women in this region many years ago, when a mighty Zoroastrian empire called the Hakhamanashi Empire was ruled by an enlightened monarch Cyrus the Great, rather women enjoyed many freedoms thanks to the progressive ideology of Cyrus the "King of Kings" ruler of the superpower of the ancient world. This article is about the legacy of Zoroastrianism and Zoroastrians towards women empowerment.

### An empire of 1000 nations

About 2,300 years ago, the Parsi (From Pars or Fars province in Persian) empire covered over two million square miles and held nearly half the world's population. The Guinness World Record for the largest empire so far in the world in terms of population goes to the Achaemenid or Hakhamanashi Empire. As per the Guinness Book of World Records "By share of population, the largest empire was the Achaemenid Empire, better known as the Persian Empire, which accounted for approximately 49.4 million of the world's 112.4 million people in around 480 BC - an astonishing 44%."

Ahura Mazda, the one God of the Zoroastrians, gave them this empire to rule and it was this empire that gave us Cyrus or Koroush the great, and his legacy, comprises not just his great deeds, but the influence he had on several Zoroastrians in coming centuries, to name their children Cyrus in his honour, the respect for the "King of Kings" remains unshaken in the hearts of Parsis from Bombay to Los Angeles. There is much evidence that the principles of Zoroastrianism lay the core foundation to the first (Declaration of Human Rights) in the Persian Empire set by Cyrus the Great, since the rulers of Persia were Zoroastrians and relatively liberal and progressive. Women empowerment was an important policy of the Zoroastrian Empire of Persia.

### Zoroastrian women power in Persia

Zoroastrian Persia has had a history of women military commanders like Artunis (c.540-500 BCE), a Lieutenant Commander under Cyrus the Great, Pantea Arteshbod (sometime in the mid-500s BCE) another officer under Cyrus the Great, Artemisia I of Caria (c. 480 BCE), an admiral of the Persian navy under Xerxes I famed for her perseverance and valour at the Battle of Salamis, Youtab Aryobarzan (lived prior to 330 BCE), soldier renowned for defending the city of Persepolis against the advancing forces of Alexander the Great, Youtab means "Unique" and Aryobarzan means "Glory of the Aryans". It is said after Darius III fled, Youtab Aryobarzan's brother Ariobarzanes was left to guard the capital Takht-e-Jamshid. He along with his sister held off the Greeks at a pass in the mountains/ Tang-e-Meyran for forty days till a traitor brought the Greeks behind them. Ariobarzanes and Youtab Aryobarzan both attained martyrdom for Persian freedom in the last charge at the Greeks on January 20th 330 B.C. Their bodies were taken by villagers to the Dakhmeh-Sangi. Their remains and sacrifice remain clothed in obscurity and anonymity, unrecognised and unsung by bigoted, biased and partisan history, written by the victors.

During the reign of Cyrus, the Great, Pantea which means strong in old Persian, was Arteshbod (commander) of the Immortals, which were Persia's elite fighting force that was both standing army, and Imperial Guard and had gained their legend by keeping their force 10,000 strong at all times according to Herodotus. The female commander Pantea Arteshbod, believed to have been appointed to govern Babylon under Cyrus' rule, is thought to have been the architect of the Immortals, establishing them as an elite guard. In Persian folklore, Pantea was considered to be the most beautiful and toughest woman in all of Asia. She is said to have kept her face covered in battle to prevent the enemy and her fellow soldiers alike from falling in love with her.

### Zoroastrian women power in India

A Persian woman leader of India, Madam Bhikaji Rustom Cama fondly called the "Mother of the Indian Revolution (Against British imperialism)" became the first person to hoist the Indian flag in foreign land on 22 August 1907. While unfurling the flag at the International Socialist Conference in Stuttgart, Germany, she appealed for equality and autonomy from the British which had taken over the Indian subcontinent. At the Conference Madame Cama said and I quote "Behold, the flag of independent India is born! It has been made sacred by the blood of young Indians who sacrificed their lives in its honour. In the name of this flag, I appeal to lovers of freedom all over the world to support this struggle. This is the flag of independent India. I appeal to all gentlemen to stand and salute the flag." So as to pay their respects to this great India patriot, the Indian Coast Guard commissioned The ICGS Bhikaji Cama, a Priyadarshini-class rapid patrol vessel in 1997.

As per Dr Sumita Mukherjee, Historian and Senior Lecturer at University of Bristol, two Parsi (Zoroastrian) women, Herabai Ardeshir Tata and her daughter Mithan Tata, played a crucial role to get women the right to vote in India when they came to Britain in 1919. It was decided by a Bombay group of women, led by Mrs Jaiji Jamshed Petit who was a leading figure in Bombay Women's Suffrage Union and well known to Mahatma Gandhi, that Herabai and Mithan Tata should be sent to London to submit a memorandum urging that Indian women should be given the right to vote. On their arrival in the UK, they submitted the statement to a Select Committee and then embarked on a three-month tour visiting various towns and cities to get more support for the Indian women's cause. In the Joint Statement, Herabai and Mithan Tata sent to the Government, they described themselves as 'Bombay women'. Mrs Hilla Rustomji Faridoonji was another high profile Parsi suffragette and was vice-president of the All-India Women's Conference and Avabai Bomanji Wadia (née Mehta) was another high profile Parsi suffragette. In the end the author would like to mention let's hope the present government in Iran gets time to read their country's history and establish an enlightened rule like that of Cyrus the Great.

### Disclaimer

Views expressed above are the author's own.

### The haftsins of freedom

### Aryana Behmardian

It's the 20th of March around 2:08 When I realize, I'm running quite a bit late To set up my haftsin just in time, For the countdown to Norooz, the moment spring shines

I've had a busy year, a lot on my plate A new mother learning through trials and mistakes But then I am humbled when I remember, The tragedies that began last September In a country that once shone beaming and bright, Turned to a battle ground for basic human rights

As I gather the eggs, the fish and the mirror, My purpose this Norooz becomes all the clearer This one is for the Iranians who haven't let up, Who are fighting for autonomy with a nearly empty cup?

"Zan, Zendegi, Azadi" I utter hard and fast As I pour vinegar into a decorative glass For "serkeh" stands for patience and boy are they persistent, They'd give up their lives for this unwavering resistance

As I wash apples crisp, round and red, I think of the restless women with long locks atop their heads For "seeb" stands for beauty, out and within, Both deserve to be illuminated, instead of made dim

Symbolic for love, I bring out the dried fruit Wishing "senjed" was enough for all the sweethearts in pursuit Of dancing and singing in plain sight Instead of hiding an expression of basic human rights

> I reflect as I count heads of garlic for my spread Freedom fighters in the street, wounded or dead

Doctors condemned for keeping their oaths, Health and medicine, "seer" stands for both

Crisp two-dollar bills and half dollar coins I consider the people who struggle to join, The lines at the grocery store, the bazaar and café, As their money drops vertically in value each day

As I pour some sumac into a dish A hope for a beautiful sunrise I can't help but wish

A sunrise with freedom of speech A sunrise without the morality police A sunrise with fair and just trials A sunrise with uncovered hair and smiles

One more "S" but certainly not least, I tie a red ribbon around my sprouts neat I have hope for what the future will unearth, A freed Iran, for "sabzeh" stands for rebirth

Aryana Behmardian received her master's in occupational therapy from Stanbridge University in 2019. She has worked with children with developmental disabilities as well as adults with neurological disorders and neurodegenerative diseases.

