

نشريه مركز زرتشتيان كاليفرنيا

The Zoroastrian Journal

شماره ۱۴ – پاییز ۳۷۴۷ زرتشتی، ۱۳۸۸ خورشیدی، ۲۰۰۹ ترسایی



# ماہمامہ زرشیان

## ● فرهنگی، دینی، خبری، اجتماعی، پژوهشی و ادبی.

- پاییز ۳۷۴۷ دینی زرتشتی، برابر با ۱۳۸۸ خورشیدی
   و برابر با ۲۰۰۹ ترسایی
  - شماره چهاردهم، ۳ هزار تا
  - سردبیر: مهرداد ماندگاری
- زير نگر: گروه انتشار مركز زرتشتيان كاليفرنيا و انجمن مديران مركز زرتشتيان كاليفرنيا
  - زمان انتشار: هم اکنون، هر سه ماه یک بار
    - رامین شهریاری
  - تاپ و صفحه بندی: A Smart Typesetting
    - چاپ: LA WEB PRESS
- همکاران گروه انتشار: شهروز اَش، موبد بهرام دبو، دکتر نیاز کسروی، نسرین ار دیبهشتی، دکتر زرتشت آزادی، مهرداد ماندگاری، مهزاد شهریاری، موبد دکتر رستم

#### رحيدي

- دیگر همکاران که ما را در این شماری یاری داده اند: مهر اَملَسد، شاهین سپنتا، شادی آریابد، هوشنگ مَهر خداوندی، دکتر پرویز کوپایی، پرویز منوچهری، دکتر برزو نجمی، شهریار افشاری، فرید شولیزاده، اردشیر باغخانیان، و رؤیاوالتمن
- ماهنامه زرتشتیان وابسته به مرکز زرتشتیان کالیفرنیا
   از همه ی نویسندگان نوشتار می پذیرد.
  - نوشتارها مى بايد با خط خوانا نوشته شده باشند.
- گروه انتشارات در ویرایش و کوتاه کردن نوشته ها
   آزاد است و نوشتارهای رسیده باز گردانده نمی شوند.
- نگرها و پیشنهادهای نویسندگان درنوشته ها رأی و نگر ماهنامه زرتشتیان و یا مرکز زرتشتیان نمی باشند. تلفن و آدرس دفتر ماهنامه

## (Y1f) A4T - FYTY 8952 Hazard Ave. Westminster, CA 92683

## فکس: (۲۱۴) ۸۹۴ – ۹۵۲۷ Email: info@czcJournal.org

مرکز زرتشتیان کالیفرنیا از شما درخواست می کند که نوشتارها، فرتورها (عکس ها) و پیشنهادهای خود را به نشانه:

#### info@czcJournal.org

بفرستید. فرتورهای برگزیده با نام فرستنده چاپ خواهند شد.

در تارنمای www.czcJournal.org می توانید نشریه های مرکز زرتشتیان کالیفرنیا را سنند.

## یادداشت سردبیر

«بهترین گفته ها را با گوش بشنوید و با اندیشه روشن بنگرید. سپس هر مرد و زن از شما از این دو راه «نیکی و بـدی» یکی را برای خود برگزیند. این آیین را بیش از آنکه روز بزرگ فرارسد دریابید!»

از پخش ماهنامه ی پیشین که شماره ی ویژه نوروزی بود زمانی می گذرد. با پوزش از تمامی فرهنگ دوستان و خوانندگان این نشریه باید انگیزه ی این دیرکرد گفته و نوشته شود.

همانگونه که آگاه هستیم، رکود اقتصادی و پیشآمدهای وابسته به آن گریبانگیر تمامی بخشهای جامعه و مراکز علمی و پژوهشی و هم چنین سازمانهای نا سـودبر نیز شده است. این سسـتی اقتصاد موجب کمـبود درآمد و دهش به مرکز زرتشـتیان شده و در نتیجه بخش بزرگی از بودجهی این ماهنامه که همواره هر سه ماه یکبار منتشر می شد روبرو کرده است.

از آنجایی که تلفن های بیشـمار شما فرهنگ دوستان و مهرورزان به ایران اهورایی و به این ماهنامه همواره پشتیبان و همراه ما بوده است توانستیم با یاری نیکوکاران و دهشمندان و پشتیبانی بنیادهای نیکوکارانه به نشر این ماهنامه ادامه بدهیم.

از شما خوانندگان و مهرورزان درخواست داریم که برای ادامه این ماهنامه ما را یاری دهید. نوشتار هر سازمانی نمونهٔ کارکرد آن سازمان است. بیایید با پشتیبانی مالی خود از این ماهنامه نشان دهیم که به بنیاد و فرهنگ خود وابسته ایم و در پیشرفت و شناسایی آن هم بهره هستیم. آگاه باشید که تمامی نویسندگان، دبیران و کارگزاران این ماهنامه به رایگان و تنها با پشتیبانی و دلگرمی شما به این کار ادامه می دهند. با کمك های خود به گسترش و ترویج و شناسایی گذشته پر ارج نیاکانمان و شناسایی هرچه بیشتر (هویت ملی)، پیشینهٔ میهنی خود یاری می رسانید.

ایرانیان هم اکنون بیش از هر زمانی به دنبال شناسایی پیشینهٔ میهنی (هویت ملی) خود هستند. حرکت خود جوش جوانان، روشنفکران و مردم آزادهٔ ایران اهورایی همواره به دنبال هویت گمشده ی خود که همان پیشینهٔ میهنی است می باشد. این افکار آزادیخواهانه و این فرهنگ آریایی را می توان در شاهنامه فردوسی بزرگ نیز دید.

چقدر زیباست امیدواری و خوشبختی و شادی و شادمانی، و چقدر نیکوست اندیشیدن به زیبائی ها و شادمانی ها و تنها تماشاگر گلهای رنگارنگ گلستان بودن. با عشق و با مهر زندگی کردن، مهرورزیدن به دیگران و پاسداشت به حقوق بشر. مهر به نیاکان پر ارجمان.

شناسه میهنی مـا بخشی از فرهنگ آریایی که پر از پیام های نیکوی انسانی و اندیشه های درست زندگی کردن و فروزندگی آیین های آزادگی می باشد. ما بـاید در راه گسترش شناسایی انـدیشه و روان ایرانی که بر روی سه ستون اندیـشه نیك و گفتار نیك و کردار نیك استوار است کوشا باشیم.

این چنین باد که آرزو داریم.



با سپاس فراوان از دهشمندان و نیکوکاران گرامی: دکتر داریوش جهانیان دکتر اردشیر و بانو شیدا انوشیروانی تراست روانشاد ارباب رستم گیو انجمن دوستاران زرتشت

**که با مهر و گشاده دستی به این رسانه پشتوانه ی مالی داده اند و انگیزه ی سر پا ماندن آن را فراهم آورده اند.** 

## درخواست يارانه پولي

از کسانی که خواهان پرورش و گسترش ماهنامه ی زرتشتیان کالیفرنیا در زمینه های فزونی شماره، افزایش برگ ها و به سازی نوشتار هستند و توان دادن یاری های پولی دارند، خواهشمندیم چک های یارانه ی خود را به نشانی مرکز زرتشتیان کالیفرنیا 8952 Hazard Ave.

Westminster, CA 92683

بفرستند و یا به یکی از شعبه های بانک «چیس» رفته، یارانه ی خود را به شماره حساب ۴۲۱-۳۳۴۶۷۸ و ۲۲۴ بریزند

California Zoroastrian Center Zoroastrian Journal Chase Bank Account #421-334675-6

مهر افزون - مركز زرتشتيان كاليفرنيا

## پروردگارا

بشود مانند کسانی باشیم که جهان را به سوی تازه گی و پیشرفت می برند. ای خداوند جان و خِرد، و ای هستی بخش دانای بزرگ، بشود که در پرتو راستی و پاکی از یاری تو برخوردار گردیم و زمانی که دستخوش بد گمانی و دو دلی هستیم اندیشه و قلب ما یکپارچه روی به تو آورد.

گاتها – هات ۳۰ بند ۹ از سرودههای اندیشه برانگیز زرتشت

## از: نسرین اردیبهشتی

## گفتگو با هنرمند برجسته «شوالیهی هنر» پریچهر نامدار فریدونی



به دیدن هنرمند برجسته، نقاش عالیقدر خانم پری چهر نامدار فریدونی رفتم. اولین باری بود که ایشان را از نزدیک ملاقات می کردم.

با روئی گشاده مرا پذیرفت و به پای صحبت با ایشان نشستم. قبل از همه چیز دربارهٔ شوهر عزیزش مهندس بهرام فریدونی که حدود یک سال و اندی پیش دیده از جهان فرو بست، صحبت کرد.

پری چهر می گفت که؛ بهرام، شوهری وفادار و پدری مهربان بود، که همواره مشوّق او بوده

است و با داشتن کاری پُر مسئولیت در گردهمآیی های هنری و اجتماعی همیشه با او همراه

خانم پری چهر نامدار در تهران متولد شد. مادرش سیمد خت زارع و پدرش کیخسرو نامدار

پری چهر می گوید که مادرش از همان اَوان کودکی پی به استعداد پری چهر و علاقهٔ ویژهٔ او به کشیدن نقاشی و خطوط و رنگ برده بود. مادر این استعداد را در او پرورش می داد بطوریکه دست کوچک او را در دست می گرفت و کشیدن خط و ترسیم اَشکال را به او

پری چهر پس از گرفتن دیپلم از دبیرستان دخترانهٔ زرتشتیان در تهران، «انوشیروان دادگر» به تشویق مادر خود وارَد دانشکده هنرهای زیبای دانشگاه تهران شد و در سال ۱۹۵۴ درجهٔ لیسانس خود را از این دانشکده دریافت کرد. خانم پری چهر نامدار تنها زن زرتشتی است كه از اين دانشكده فارغ التحصيل شده است.

پری چهر بعد از مدّتی نقاشی های بسیاری را آفرید و موفق شد که در نمایشگاه های گروهی و انفرادی چون «کلوب مهرگان»، «خانهٔ آفتاب»، «موزهٔ هنرهای معاصر»، «فرهنگسرای سَرو»، «گالری برگ»، وفرهنگسرای نیاوران»، «موزهٔ آزادی»، و دیگر گالری ها شرکت کند، و جایزه هائی دریافت دارد.

در سال ۱۹۵۳ در سازمان نقشه برداری که تازه تأسیس شده بود، مشغول به کار شد. تدریس شناخت رنگ و کمپسیون به کارآموزان و سپس سِمَتِ سرپرستی بَخشِ نقشه کشی آن سازمان به ایسان واگذار شد، در ضمن آرم سازمانِ نقسه برداری کشور از طرّاحی های ایشان است که بیش از پنجاه سال است که در این سازمان مورد استفاده است. هم چنین با پیشنهاد ایشان ساختن اولین نقشهٔ برجستهٔ ایران انجام گرفت که امروزه این ماکت در این سازمان موجود است.

در سال ۱۹۵۷ با مهندس بهرام فریدونی ازدواج کرده و به خاطر کار شوهرش، در شهر آبادان مقیم شد. در آبادان به کارهای هنریش ادامه می داد از آن جمله؛ آموزش نقاشی در کلوب بانوان و کلاس آموزش خصوصی در منزل دائر کرده بود و برنامهٔ تلویزیونی بنام «د کوراسیون منزل» را اداره می کرد. هم چنین سرپرست خیاطی و هنرهای دستی بومیان شهر آبادان در بنیاد خیریه را به عهده داشت.

از خَانم پری چهر نامدار فریدونی از سبک نقاشی و کارهای هنریش می پرسم. او می گوید که؛ همه گونه سبک نقاشی را مطالعه و تجربه کرده است، تا اینکه در سال ۱۹۶۴ تکنیک جدیدی را که در آن از سبک ویژه ای که حرکت، گذشت زمان و بازتاب در آن آشکار می شُود را بوجود آورد.

پری چهر می گوید که؛ این سبک نقّاشی را از طبیعت الهام گرفته است.

یکی از آثار معروفی که پری چهر در این سبک آفریده است نقاشی «مَهتاب» نام دارد که بیننده از یک سمت تابلو، «ماه» را که در زیر ابرها پنهان است می بیند و وقتی که در نقطهٔ مقابل همین تابلو قرار گیرد، نور مهتاب را از میان آبرها مشاهده می کند و زمانی که بیننده در سمت دیگر تابلو بایستد «ماه» را کاملاً از پشت ابرها بیرون آمده، نمایان می بیند. در این اثر می توانَ حرکت، گذشتِ زمان و بازتاب را کاملاً

احساس و ملاحظه كرد.

خلق این تکنیک و سبک جدید «حرکت» گذشت زمان و بازتابِ نقاشی بود که در سال ۱۹۷۸ مدال طلا و دیپلم افتخار از U.F.A.C.S.I. در شهر Vichi کشورِ فرانسه را از آنِ



ایشان تنها زن ایرانی بود که به این نمایـشـگـاه دعوت شده بودند. از خانم پری چهر نامدار

فريدوني مي خواهم كه دربارهٔ این تکنیک جدید نقاشی توضیح بیشتری بدهند، پری چهر می گوید؛

• آنچه در طبیعت وجود دارد و می بینیم، حجم و بعدی دارد و فضائی را اشغال کرده است، بنابراین در سطح صاف نباید نقاشی شود. زمین زنده است و هر آنچه در درون یا بیرون از زمین وجود دارد از خود آمواج حرارتی به اطراف پخش می کنند.

• انسان ها از راه سمپاتی «خوش آمدن»، آنتی پاتی «خوش نیامدن» یا تله پاتی «ارتباط فکری داشتن» با برخورد امواجی که از مغزها تراوش می کند، با هم ارتباط احساسی برقرار مي كنند. همينطور هاله حرارتي كه در اطراف بدن هر فرد يا موجودات زنده وجود دارد، با برخورد این امواج با هم ارتباط برقرار می کنند.

 عواملی مانند برف، تگرگ و بارانهای تند، ابهام زیبائی را بر روی طبیعت بوجود مى آورند. نرده ها، كركره ها و حصيرها هم موجب پيدا و ناپيدائي ها بر روى طبيعت

شیشه های مات و یا آب موجب بازتاب و انعکاس رنگ و شکسته شدن فرم می گردند.

حرکت آبر بر روی خورشید و ماه خود نیز موجب دگرگونی ها می شود.

• مهم تر از همه، احساس گذشت زمان است، مانند طلوع و غروب خورشید، خورشید گرفتگی «کسوف» و ماه گرفتگی «خسوف» و غیره.

 وسیلهٔ نقاشی قَلم مو، رنگ و بوم می باشند و در صورت زیاد شدن دیگر مواد نباید به آن نام نقاشی داد.

• با این شیوهٔ قلم گذاری است که تمام این گفته ها در هنر طبیعت گرائی با این تکنیک به نقش در آمده است.

 برای دیدنِ این تابلوها باید به فرم ۱۸۰ درجه، از یک جهتِ تابلو به جهت دیگر تابلو حرکت کرد تا دگرگونی های رنگ، فُرم و کمپوزیسیون و داشتن حَجم و بعد و بازتابها و از همه مهم تر «گذشت زمان» را احساس کرد.

چون زمان، زمان حرکت است، از این رو در هنرِ نقاشی طبیعت گرائی هم باید حرکت را

بعد از خُلق این سبک بود که نقاشی های خانم پری چهر نامدار مورد توجه بسیاری از مقامات، محافل و مجامع هنری داخلی و خارجی قرار گرفت.

از خانم پری چهر نامدار در مورد لقب «شوالیهٔ هنر» که به ایشان داده شده است پرسیدم. ایشان توضیح دادند که این لقب به افراد برجسته در مقام هنری به مردان داده می شود که در سال ۱۹۸۴ به تکنیک ابداعی در هنر نقاشی که بوجود آورده ام به من داده شد.

ایشان نه تنها در کار نقّاشی، طرّاحی لُباس و دکوراسیون منزل و رنگ مهارت دارند، بلکه در سرودن شعر هم علاقه و استعداد دارند که امیدواریم مُجموعه اشعار خودشان را بزودی به

خانم پری چهر نامدار همراره پیرو و پای بند سه پند دین زرتشتی بوده و «اندیشهٔ نیک»، «گفتار نیک» و «کردار نیک» را نماد زندگی خود دانسته است.

لباس موبدان زرتشتی را خانم پری چهر نامدار فریدونی در سال ۱۹۶۵ در ایران طرّاحی کرده، که هم اکنون نیز موبدان از آن استفاده می کنند.

بدون شکّ ایشان یکی از زنان برجستهٔ ایرانی است که باعث افتخار ایرانیان و به ویژه زرتشتیان می باشد. خانم پری چهر نامدار فریدونی جوایز مهمی را در طول زندگی هنری خود دريافت كرده اند.

ثمرهٔ ازدواج پری چهر نامدار و مهندس بهرام فریدونی چهار فرزند با نام های «ویاستار»، «ایتاو»، «کاته» و «هیتاسپ» می باشند.

از شوالیه هنر برای وقتی که به من دادند سپاسگزاری می کنم و برای ایشان سلامتی و دیرزیوی آرزو می کنم. ■

#### يىشگفتار

گروه تاتا (۳)، شرکت بین المللی است که مرکزیت آن در شهر مومبای (۴) هند می باشد. براساس میزان سرمایه و درآمد گروه تاتا بزرگ ترین شرکت خصوصی در هندوستان و یکی از شرکت های معتبر در سراسر جهان می باشد. حوزه های فعالیت گروه تاتا عمدتاً شامل استیل، اتومبیل، فناوری اطلاعات، انرژی، چای و هتل داری می باشد. این گروه در بیش از ۸۵ کشور در شش قاره دنیا فعالیت می کند. گروه تاتا شامل ۹۸ شرکت است که در هفت حوزه فعالیت تجاری انجام می دهد. ۸/۵۵ درصد از مالکیت گروه برای امور خیریه مصرف می گردد. نام گروه از موسس آن جمستجی تاتا (۵) گرفته شده است که روسای بعدی نیز از خانواده او که از پارسیان هستند می باشند. رییس فعلی گروه، رتن تاتا (۶) بوده که این پست را در سال ۱۹۹۱ از J.R.D.

تاتا تحویل گرفته است. J.R.D. به عنون یکی از افراد معروف در عصر جهانی شدن مطرح است. در این گزارش به بررسی اجمالی عقاید و فعالیت های او می پردازیم.

## زندگی J.R.D. تاتا

گفته می شود پول، مثل کود است: اگر روی هم انباشته باشد، بد بو است و اگر گسترده شود، سود رسان است و باعث آبادانی  $(\lor)$ . تاتاها جز اولین خانواده های هندی بودند که برای منفعت شخصی بود. در نتیجه به ارزش سرمایه گذاری بیش از هزینه سرمایه گذاری توجه

داشتند. آنان وقت خود را صرف بدست آوردن طلا از زمین نکردند، بلکه سعی کردند زمین را به طلا تبدیل کنند. آنان بر سرمایه های انسانی نیز به اندازه سرمایه های فیزیک اهمیت دادند. چون می دانستند چگونه قدرت اشیا را به قدرت ابدی تبدیل کنند. این ویژگی های انسانی به تاتا برای ساختن میراثی براساس دیدگاه آزادی اختیار و عدالت زرتشت برای همه انسان ها کمک کرد. در سال ۱۸۸۸ Tata Mills نتوانست سود سهام خود را پرداخت نماید. چنانکه پولی برای پرداخت به کارکنان نداشت. دورابجی تاتا (۸) پسر جمستجی تاتا تمامی ثروت شخصی خود را که معادل یک میلیون روپیه امروز بود و جواهرات همسرش را برای دریافت وامی از بانک دولتی هند به خطر انداخت تا نام تاتا را حفظ کند.

یکبار یکی از مدیران ارشد کمپانی تاتا سعی کرد برای افزایش سود شرکت از یک روش غیراخلاقی استفاده کند. او در گفتگو با JRD گفت که؛ کار من غیرقانونی نیست. JRD در جواب گفت؛ غیر قانونی نیست، بلی، اما آیا کار درستی است؟

زمانی که همه صاحبان صنایع اعتقاد داشتند انسان ها باید در خدمت صنایع باشند، جمستجی تاتا اعتقاد داشت که صنایع باید در خدمت انسان ها باشند. IRD فلسفه خود را یک گام به جلو برد و گنست.

من اعتقاد دارم که مسئولیت های اجتماعی شرکت صنعتی ما باید فراتر از خدمت به مردم گسترش یابد و به طبیعت نیز خدمت کند. این نیاز امروزه قابل تشخیص است. دیگر صنایع نیز باید تلاش کنند تا حمایت خود را نه تنها به انسان ها بلکه به زمین، جنگل ها و موجودات زنده نیز گسترش دهند. به طور خلاصه فلسفه کاری JRD عبارت بود از حفظ ثروت طبیعت برای افزایش سلامت انسان ها. پادشاه صنعت هند، (JRD)، در سال 1.9.4 در پاریس به دنیا آمد. مادرش فرانسوی و پدرش زرتشتی بودند. جد بزرگ او دستور نوسازی (۹) داد. او دومین فرزند از چهار فرزند خانواده بود. تحصیلات خود را در فرانسه، ژاپن و انگلیس انجام داد و به حکم پدر برای اداره گروه تاتا به هند بازگشت. او در سال 1.9.4 در سن 1.9.4 سالگی به عنوان مدیر گروه تاتا بزرگ ترین شرکت هند انتخاب شد و حدود 1.9.4 سال یعنی تا سال 1.9.4 در بیس این گروه بود.

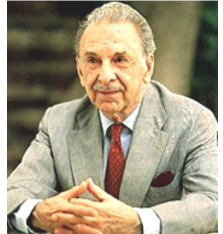
## شعار زندگی او این بود:

«هیچ گاه با ترس شروع نکن، همیشه با اعتماد به نفس شروع کن و اینکه برای رهبر بودن باید انسان ها را با عـشق رهبـری کرد.» او می گفت؛ من هرگـز علاقه ای به پـولدار شـدن نداشـتم و در هیچ یك از تصمیماتم از خود نپرسیدم آیا برایم ثروت می آورد یا نه.

دغدغه او سودرسانی به مردم بود. فلسفه ای که JRD با آن بزرگ ترین تجارت هند را در بیش از نیم قسرن رهبری نمود. در سال ۱۹۲۲، به دلیل تلاش های بشر دوستانه "the bharat ratna" که بالاترین درجه کشوری هند می باشد به JRD تعلق گرفت، از معدود دفعاتی که درجه ای در حین حیات به فردی داده می شود.

در همان سال به دلیل جنبش برنامه ریزی خانواده، جایزه کنترل جمعیت سازمان ملل متحد به وی بخشیده شد. وی این برنامه را سال ها پیش از اینکه به یک سیاست رسمی دولت تبدیل شود، شروع کرده بود.

در روز فوتش در ۲۹ نوامبر ۱۹۹۳، مجلس هند به یاد او تعطیل شد. کاری که برای اشخاص عادی انجام نمی شد. در Maharashtra - ایالتی که وی در آن سکونت داشت - نیز سه روز عزای عمومی اعلام کردند.



## جهانگیر رتن دادابهی تاتا ... جزایر تاتا در اقیانوس هندوستان

نوشته: مهر دادابهی املسد (۲) ترجمه: پرتو کاووسیان

#### جزایر هوانوردی:

العدات خطوط هوایی تاتا (بعداً Air India نامیده شد) به هندوستان بال احداث خطوط هوایی تاتا (بعداً Air India نامیده شد) به هندوستان بال پرواز داد. زمانی که پرواز تفریحی برای پولداران بود، خطوط هوایی برای شهروندان ایجاد کرد. از آنجا که مایل بود همه نقاط هند را به هم نزدیک کند خدمات هوایی تاتا را در سال ۱۹۳۲ تأسیس نمود. در سال ۱۹۴۸ خطوط هوایی بین المللی هند خطوط هوایی بین المللی هند مند IRD بوجود آورد. در سال ۱۹۵۳ دولت هند JRD را به عنوان مدیر عامل Air منصوب کرد که به مدت ۲۵ سال در این سمت باقی ماند. مدت ۴۶ سال دوره کاری اش در هواپیمایی با هواپیمای PUSS MOTH دو سرنشین شروع و به بـوئـیـنگ ۷۴۷ بـا ۲۰۰ سـرنـشـین خـتم شـد. به دلـیل شـروع و به بـوئـیـنگ ۷۴۷ بـا ۲۰۰ سـرنـشـین خـتم شـد. به دلـیل دستاورد هایش در هواپیمایی وی را رئیس افتخاری هواپیمای هند نامیدند. او به اتومبیل، مسابقه دوچرخه سواری و اتومبیل سواری نیز علاقه داشت. کالپانا چاوالا – فضانورد متولد هند که در سانحه شاتل فضایی کلومبیا جان خود را از دست داد – از JRD به عنوان انگیزه اش

#### جزيره استيل:

در فضانوردی یاد می کرد.

در هند، جزیره استیل توسط پدر انقلاب صنعتی هند، جمستجی تاتا تأسیس شد. بودجه سالیانه اجتماعیِ و بشر دوستانه استیل تاتا از هر

موسسه خیریه یا شرکتی بیشتر است. بدین علت که سنت تاتا می گوید: «اگر ما فراتر از صنایع فکر کنیم، هدفی برای صنعت خود می یابیم و در ا

«اگر ما فـراتر از صنایع فـکر کنیـم، هدفی برای صنـعت خود می یابـیم و در این صورت صنایع مـفیدتر خواهند شد.»

در استیل تاتا نه تنها استیل که انسان ها نیز ساخته و پرداخته شدند. به همین دلیل است که این محل هنوز هم درخشان است. اینجا جایی است که ملت هند تغییر یافت و از طرف سازمان ملل متحد، به دلیل کیفیت زندگی، وضعیت خیابان ها، جمع آوری زباله، رفاه و آسایش که توسط استیل تاتا ارائه می شد، شهر فشرده جهان (۱۱) نام گرفت. در سال ۲۰۰۷ استیل تاتا صدمین سال تأسیس خود را جشن گرفت.

در دهه ۱۸۹۰ جمستجی تاتا اعتقاد داشت که سلامت و رفاه کارمندان پایه و اساس رونق و موفقیت او است. براساس این سیاست ساعات کار کارمندان استیل تاتا را هشت ساعت در روز مشخص کرد در حالیکه ساعات کاری در کارخانه های غربی شیفت های ۱۰ - ۱۲ ساعته بود. هشتاد سال یعد IRD اندیشید که مسئولیت شرکت فراتر از تعهدات اجباری است. در سال ۱۹۷۹ سیاست جدیدی اتخاذ شد: مسئولیت کارمند از زمانی که خانه را به قصد کار ترک می کند تا زمانی که به خانه برمی گردد برعهده شرکت است و در صورتی که در این مدت حادثه ای برای کارمند اتفاق بیفتد، شرکت مسئولیت مالی آنرا برعهده می گیرد.

وی در سال ۱۹۵۶ برنامه ای برای نزدیک تر شدن کارمندان و مدیران اندیشید تا صدای کارمندان شنیده شود. شدیداً به رفاه کارمندان اعتقاد داشت و از قانون هشت ساعت کار، درمان مجانی، تدبیراتی در خصوص آینده کارمندان، جبران حوادث و... حمایت می کرد. این موارد بعدها جز الزامات قانونی هند شد. در دوره مدیریت JRD دو رخداد اساسی در استیل تاتا بوجود آمد: پاداش مشارکت سهام و کمیته مشاوره (۱۲). از آن زمان استیل تاتا آرامش میان کارمندان و مدیران را تجربه کرده است. این موارد نیز بعدها جزء الزامات قانونی هند شد.

## جزيره علم و تحصيل:

در سال ۱۹۱۲ مدرسه اقتصاد لندن، دپارتمان رتن تاتا را تأسیس کرد. سال بعد برای سمت مدرس آگهی داد و دو نفر متقاضی شدند. یکی از آندو که مرد جوانی به نام کلمنت اتلی (۱۳) بود انتخاب شد. ۳۲ سال بعد وی به عنوان نخست وزیر انگلیس انتخاب شد و در زمان دولت او بود که هند استقلال یافت (سال ۱۹۴۷). تحصیل و پژوهش مهر ضمانتی برای دولت تاتا بوده است. به این علت که اولاً یک زمینه آموزش برای افراد ایجاد کرده و ثانیاً سکویی برای افزایش دانش و شعور ملت. در میان مؤسساتی که توسط تاتا تأسیس شدند موارد زیر دیده می شود:

اولین مؤسسه علوم اجتماعی هند،، اولین مرکز پژوهش در مورد سرطان و اولین مؤسسه پژوهش بنیادی در فیزیک و ریاضیات - که پیشگام برنامه انرژی اتمی در هند بود. تاتاها در یاری به سازمان جهانی سلامت و دولت هند برای رهانیدن هند از آبله نیز نقش اساسی داشتند. کتابخانه یادبود JRD در بنگلور که به عنوان کتابخانه مؤسسه علوم هند شناخته می شود، یکی از بهترینن کتابخانه های علوم و فناوری در هند می باشد. در سال ۱۹۱۱ گشایش یافت و به عنوان منبع با ارزش ملی در خصوص علوم و فناوری شناخته شده است. این کتابخانه سالیانه ۱۰ کرور روپیه هزینه می کند که ۹ کرور روپیه آن تنها برای آبونمان هفته نامه ها و ماهنامه های علمی و پژوهشی صرف می شود که از این نظر در دنیا بی نظیر است.

میراث JRD برای گسترش دانش، خدمات مشاوره ای تاتا (۱۴) می باشد. این مؤسسه سیستم

کامپیوتری ایجاد کرده که گسترش سواد در سراسر هند تسهیل و تسریع می کند. در حدود ۲۰۰ میلیون بزرگسال در هند توانایی خواندن و نوشتن ندارند. با TCS بی سوادی با نرخ ۵، ۱٪ در حال کاهش است. به این صورت ۲۰ سال دیگر هند به نرخ ۹۵٪ با سواد می رسد. JRD نه تنها به آموختن در مورد کسب و کار و تجارت و تکنولوژی و امور مالی علاقه داشت بلکه به دانستن در مورد مردم، موسیقی، پزشکی، ادبیات، فلسفه، دین، علوم و هنر نیز علاقه مند بود. او به دنبال «فوق» در «عادي» بود تا «فوق العاده» را بوجود آورد (۱۵).

وی بچه ها را در راه مدرسه به خانه سوار می کرد نه تنها به دلیل مهربانی بلکه برای آنکه بداند در مدرسه چه چیزهایی آموزش داده می شود - یک لحظه جادویی که می توانست به آینده نگاهی بیفکند. در نتیجه نه تنها «سازمان های یاد گیرنده (۱۶) تأسیس کرد، بلکه خود نیز سرمشقی برای یادگیری بود.

#### جزيره كيفيت:

می گویند این پدر و مادرها هستند که نشان می دهند بچه هایشان چه کسانی هستند. تاتاها نیز صنایع هند را با تمرکز بر کیفیت شناساندند. تاتاها خانواده صنایع را با استیل به عنوان مادر صنایع، تحصیلات به عنوان پدر و نیروی هیدروالکتریک به عنوان فرزند بوجود آوردند. این در زمانی بود که این ضروریات صنعت برای متفکران عادی روشن نبود. متفکران غیرعادی از آنچه متفکران عادی رد می کنند، استفاده می کنند. کیفیت یکی از مواردی بود که تاتاها آنرا بکار گرفتند به این دلیل که متفکران غیر عادی بودند. JRD اعتقاد داشت:

\* وقتی کار می کنی طوری کار کن که انگار همه چیز به تو بستگی دارد. وقتی دعا می خوانی طوری دعا کن گویی همه چیز به خدا بستگی دارد.

### \* پاکیزگی مهر استاندارد واقعی است و بهترین بازرس کیفیت وجدان است.

شعار TELECO با همین روش به دست آمد: کیفیت ابتدا مهندسی می شود، بعد از آن بازرسی می شود. در استیل تاتا اعتقاد براین بود که درست کردن استیل را می توان با تهیه املت مقایسه کرد. برای تهیه یک املت خوب حتی یک ظرف طلا بی فایده خواهد بود اگر مایع مرغوب نباشد. JRD با تمركز بركيفيت، به عنوان صنعتگر گروه تاتا را در نقشه بين المللي قرار داد، به عنوان خلبان بازرگان هوایی را به هند آورد و به عنوان یک بشر دوست مراکز خیریه تاتا (Tata charitable trusts) را ایجاد کر د.

در کتاب «صد زندگی مدرن برتر» دو فرد هندی حضور دارند: گاندی و جمستجی تاتا. فصل مربوط به جمستجی تاتا اینگونه پایان می باشد: شاید هیچ خانواده ای هر گز به هیچ کشوری به اندازه تاتا در هند در رهبری خردمندانه، پیشرفت صنعتی و خدمات بشردوستانه کمک نکرده است. سنت تاتا برای خدمات رسانی به انسان ها با روح برادرانه در داستان زیر خلاصه شده است:

روزی در استیل تاتا در یک سانحه ۷۵ تن فلز گداخته به زمین ریخت و تعدادی از کارکنان سوختند. اولین آمبولانس تنها می توانست سه نفر را با خود ببرد. یکی از سه نفری که انتخاب شدند، هندو بود ولی او گفت؛ برادر نیم سوخته ام را اول سوار کنید. این مرد هندو ترجیح داد جان خود را به خطر بیندازد چون به خاطر آورد که باید در خدمت انسان ها باشد ـ یک سنت تاتا.

در زمان مدیریت JRD تاتاها جایزه ملی استخدام معلولین را بردند. تاتا سنتی را ایجاد کرد که در هنگام حوادث طبیعی مثل زلزله و... کارمندان یک تا دو روز حقوق خود را برای کمک رسانی به آسیب دیدگان اختصاص دهند. علاوه بر این کارمندان به صورت داوطلبانه خون خود را اهدا می کردند و به بازسازی مناطق آسیب دیده کمک می کردند.

JRD اعتقاد داشت: افراد عادی برای غذا اشتها دارند، اما افراد غیر عادی برای خدمت اشتها دارند. JRD با اشتهای غیر عادی اش برای خدمت، پول شخصی خود را برای ایجاد خیریه اختصاص داد و چند سال بعد بخشی از سرمایه خود را برای ایجاد JRD and Thelma tata Trust - که امروزه به زنان محروم هند کمک می کند - اختصاص داد. جزایر تاتای دیگری نیز در هند وجود دارد، اما ما پنج جزیره را به عنوان سمبلی از پنج انگشت دست تاتا که برای کمک به انسان ها و انسانیت دراز شده است، انتخاب كرديم:

۱ - هیچ چیز با ارزشی، هرگز به دست نمی آید مگر با تفکر عمیق و تلاش.

۲ - هر کس باید خودش بیندیشد و هرگز شعارهایی که تنها ارزش اسمی دارند را نپذیرد. (که البته انسان ها در پذیرفتن این گونه سخنان بسیار مستعدند.)

۳- هـر کس باید برای بهـترین، تلاش کند و حتی بـرای کامل و بی نقص بودن در هـر کاری ولو بسیار کوچك و هرگز به دوم شدن راضي نشود.

۴ - هیچ دستاوردی با ارزش نیست، مگر آنکه به کشور و مردم خدمت رسانی کند و از راه درست به دست آمده باشد.

۵ - ارتباطات انسانی خوب نه تنها فواید شخصی دارد، بلکه برای موفقیت در هر کاری ضروری است. مقاله ای با عنوان کسب و کار به عنوان شغلی معنوی فلسفه JRD را خلاصه می کند: در شرکت های تاتا آتش ایده آلیسم را نگهداشته ایم و در نور آن تشخیص داده ایم که هیچ ثروت و قدرتی نمی تواند با ارزش تر از نیکنامی ما باشد. هیچ ورشکستگی یا سودی نمی تواند بحرانی تر از از دست رفتن

اعتبار ما باشد، هیچ مهارت و شایستگی نمی تواند جایگزین کمال منش ما گردد. این هسته معنوی باعث تمایز تاتاها از سایر کسب و کارهای جهانی می شود. در حالیکه همگی آنها باید تلاش کنند تا در دنیای مادی برنده شوند. در ۱۰۰ سال اخیر تاتاها در صنایع سرمایه گذاری کرده اند و در زمینه هایی فعالیت کرده اند که بر پیشرفت صنایع و ساختن ملت تمرکز داشته است، در حالیکه ارزش های اساسی توسط گروه پاسداری شده؛ ناسیونالیزم، نوآوری، رهبری، اعتماد،

سال ۲۰۰۴ «قرن اعتماد» نامیده شد – نیم قرنی که به JRD نسبت داده شده بود. وی به عنوان کایپتان صنعت، سازنده مؤسسات، دولتمرد، استاد و... اعتماد و انسانیت را به نمایش گذاشت. او معنی انسانیت را شرح داد: انسانیت به این معنی نیست که کسی خود را کمتر از آنچه هست ببیند، بلکه به این معناست که کمتر به خود فکر کند. او به قدرت دست یافت، اما قدرت، او را تغییر نداد به این دلیل که او بیشتر به قدرت عشق و علاقه داشت تا عشق به قدرت.

با دو نقل قول از کتابم «نانی برای مغز (۱۷)؛ » سخن را پایان می بریم:

موفقیت این نیست که در تیترها از تو گفته شود، این است که در دل ها از تو یاد شود. تاتاها به ميلياردها قلب راه يافتند. «فرق بين عادى و فوق العاده اين است كه فوق العاده مي داند كه مي تواند تفاوتی ایجاد کند»، JRD یکی از آن فوق العاده هایی بود که در انسانیت تفاوت ایجاد کرد. او نه تنها بر فکرها تأثیر گذارد، بلکه بر روح افراد نیز اثر گذاشت، به این ترتیب که رویهٔ زندگی و فرهنگ کاری ترسیم کرد که به کشور و مردم اهمیت می داد. JRD از تو سپاسگزاریم برای اینکه زندگی کردی و قوانین صنایع، خیریه و درستی را برایمان به ارمغان آوردی. ■

#### منبع: سايت وهومن

- jehangir rattan dadabhay tata Meher Dadabhoy Amalsad
- τ- Tata groupΔ- Sir jamestji tata
- 9 Rattan tata
- v- Money is like manure. It stinks when you pile it; it grows when you spread
- ∧- Sir Dorabji tata
- شهری است در هندوستان ۹ ۱۰ Air India International
- \\- global compact city
- joint consultative council
- Tata consultancy service
- \\*- He was seeking the "extra" in the "ordinary" to make it extra-ordinary.
- ۱۵- Learning organizations
- 19- Bread for the Head
- V- Bread for the Head



ایرانیان باستان برای شادی و پایکوبی جشن های بیشماری داشتند مانند جشن سده، جشن نوروز، جشن تیرگان، آبریزان و مهرگان. این جشن ها و گروهی دیگر که زرتشتیان آنرا گاهانبار نیز گویند، هنوز بر پا شده و گرامی شمرده می شوند.

برای آشنایی یا پشتوانه ای مهرگان به دانشنامه ی برهان قاطع که به کوشش دکتر محمد معین گردآوری شده نگاه کنیم، و به پارسی سره برمی گردانیم.

مهرگان به چم مهر و دوستی است و نام روز شانزدهم هر مـاه و نام مـاه هفـتم از روز شمـاری خورشـیدی و زرتـشـتی میباشـد. آن روز آغـاز خـزان است و نـزد پارسیان از این بزرگتر جشنی نمی باشد.

جشن مهرگان را در دو بخش گرامی می دارند. یك همرگان همگانی که از روز شانزدهم ماه مهر آغاز می شود و مهرگان ویژگان که در روز بیست و یك مهر ماه پایان می پذیرد.

ایـرانـیـان می گویـنـد که اهـورامـزدا زمین را در این روز گـستـرانیـده و فرشتـگان به یـاری کاوه آهـنگـر آمدند، و فریدون بر تخت پادشاهی نشست.

ایرانیان در این روز اژدهاك یا ضحاك را كه خونخواره جوانان بود دستگیر كرده، به كوه دماوند فرستاد و دربند كردند. ایرانیان به پاس آن روز جشن بزرگی برپا نمودند و با گسترش مهر و دوستی مردم را بهم نزدیك تر كردند. برخی از تاریخ نویسان گویند كه در آن زمان پادشاهی مهر نام پس از سال ها ستمگری به دوزخ پیوست و مردم آن روز را مهرگان نامیدند.

اردشیر بابکان پادشاه نامور ساسانی در این روز تاجی بر سر نهـاد که در آن نـقش آفتـاب بـود و پس از آن پادشـاهان پارس هـمان تاج را بـر سر فرزنـدان خود می گذاشـتند، و سـفره ای هـفت رنگ از میوه هـا و سبـزی ها و نـوشابه ها



مانند شیرینی، ترنج، سیب، به، انار، کنّــار و انگور می انداختند که موبدان و دانشــمندان را گرد خود آورده و باور بر این بود که هر که از این خوان بـخورد و گلاب بر تن زند از آفت هــا و بیماری ها به دور خواهند ماند.

یادآور می شود که مهرگان هم چنین نام گامی از موسیقی باستان می باشد.

در پارسی باستان Mitra Kana به چم وابسته به مهر، سال پارسیان نیز بوده که در روزگار کهن سال از پائیز آغاز می شد. یهودیان هم سال خود را از پائیز آغاز می کردند، و نه از بهار.

این روز جشی خدای نور و آفتاب «میترا» نیز بوده است که در گذشته های دور «باغیادیش» به چم یاد روز بغ جشن خدایان نامیده می شده است و آنرا می توان در تاریخ بابلیان و ارمنیان نیز یافت و امروز می دانیم که زرتشتیان آنرا «ماه مهر»

در این روز جـشن بـزرگی بـرپـا میداشـتنـد که شش روز به دراز می کشید. روز پایانی را که در روز بیست و یکم ماه مهر بود. در روزشمـار زرتشتیان «رام روز» نامـیده می شود. جشن مهرگان

برای شادی و پایکوبی برپا می شد. در این روز پادشاهان هخامنشی پوشاك ارغوانی به تن می كردند و در باده نوشی به مردم می پیوستند می گویند در ارمنستان شهربانان ۲۰۰۰ كرهٔ اسب به دربار شاهنشاه ارمغان می دادند.

اردشیر بابکان و خسرو انوشیروان به مردمان تن پوش نو می دادند و موبد موبدان خوانچه ای در دست داشت که در ان لیمو و شکر و نیلوفر و به و سیب و خوشه ای از انگور سپید گذاشته شده بود. و او زمومه کنان و با خواندن سروده ای شادی بخش آزرا به نزد شاهنشاه می آورد.

جشن مهرگان در آسیای باختری (تـرکیهٔ امروز و کشورهای هم جوار) نیز بر پا می شد و از آنجا آئین

مهرپرستی به اروپ راه یافت و در روم باستان بنام روز زایش خورشید شمرده می شد که پس از پیدایش روزشمار ترسایی مهرگان به ۲۵ دسامبر کشانده شد. و روز زایش عیسا مسیح به شمار آمد که امروزه ما آنرا بنام کریسمس می شناسیم.

باید یادآور شد که شب یلدا (درازترین شب سال) روز زایش خسورشید را در پی دارد و ایرانسیان آن شب را جسن می گیرند که به روزهای کریسمس نزدیك می باشد. جای آن دارد که در اینجا بگوییم، مهرگان جسن ملّی همه ی ایرانیان بوده و هست و از هر تیره و دین و نژاد، مهرگان را دوست دارند و هرجا هستند در سراسر جهان آنرا گرامی می دارند و با همایش های خود آنرا جشن گرفته و بهشادی و پایکوبی می پردازند.

جـشن مهـرگان در تـیره هـای ژرمن اروپا Octoberfest نامیده می شود و پیوند تاریخی با ایران کهن دارد. ● مهرگان بر همگان فرخنده باد

## پنجمین همایش انجمن جهانی زرتشتیان WZC

در روزهای ۱۸،۱۷،۱۶ اکتبر ۲۰۰۹ پنجمین همایش انجمن جهانی زرتشتیان wzc در تالار مروارید گیو برگزار شد.

این همایش به میزبانی مرکز زرتشتیان کالیفرنیا CZC با هدف مشارکت انجمن های زرتشتیان جهان در عضویت و فعالیت های این انجمن جهانی برپا گردید. پایگاه اصلی مرکز جهانی زرتشتیان در کشور فرانسه و در شهر پاریس قرار دارد.

در روز اول و دوم این همایش اساسنامه انجمن جهانی wzc مورد بررسی قرار گرفت و با ایجاد فضای جدیدی درآن، چـندین انجمن زرتشتیان که در اروپا و آمریکا فعالیت دارند به سازمان جهانی زرتشتیان wzc پیوستند.

هم چنین به منظور انجام انتخابات برای انجمن مدیران ۷ منطقه از جهان، که در طرح مدیریت شبکه ای انجمن جهانی جای گرفته است، تصمیماتی برای سازماندهی انجمن های هفت گانه بر پایه اساسنامه انجمن جهانی گرفته شد.

در پسین روز ۱۷ اکتبر برنامه گرامیداشتی برای بانو مهرافزون فیروزگر و دکتر آبتین ساسانفر بنیانگذاران انجمن جهانی زرتشتیان برگزار گردید و به ایشان لوحه یادبود از سوی مرکز زرتشتیان کالیفرنیا CZC اهدا شد.

در بامداد روز ۱۸ اکتبر اعضای انجـمن جهانی در نیایش مانترایی روز یکشنبه در مهر ارباب رسـتم گیو حاضر شده و با دیگر باشنـدگان به گفتگو پرداخته ناهار دینی را که از میزهای خوراکی فراهم آمده بود، خوردند. ■

## کتابهایی که در مرکز زرتشتیان کالیفرنیا به فروش می رسند:

- «آموزش زرتشت، پیامبر ایران». از: تهمورس ستنا
- «در جستجوی راستی ها»، به کوشش: فرنگیس کیخسرو شاهرخ
  - «یاران هستی»، از: برهان ابن یوسف
- «ضرب المثلها و ادبیات برگزیده فارسی»، از: اختر شجاع زادگان
  - «پیام زرتشت»، از: دکتر جعفری
- «گاتها، سرودههای اهورایی زرتشت»، از: دکتر خسرو خزایی (پردیس)
  - «شاخ سخن»، از: مهین بانو ترکمان اسدی
    - «فرزانه»، از: دکتر جعفری
  - «بیست و یك نوشتار پژوهشی»، از: اردشیر جهانیان
    - «سواد آموزی و دبیری در دین زرتشت»
    - «برما چه گذشت»، از: جمشید پیشدادی

### سي دي هايي که به فروش مي رسند

- «موسیقی و کلام زرتشتی»، از: سیروس جهانی
- «تاریخ گویای دوران باستان، شاهنامه و تاریخ»، به کوشش: مهندس امینی سام
  - «اَمرداد سرود جشن های ایرانیان»، از: خداداد کاویانی
    - «پَر سور» از: گروه گاتها کانادا
    - «نماژ نیایشهای سرزمین اهورایی»

تلفن و یا نشانی الکترونیکی برای سپارش (714) 893 - 4737 Info@CZC.org اسبها به صورت L حرکت می کنند و برای گرفتن مهره های حریف هم همانطور عمل می کنند.

فیل ها بصورت قطری حرکت می کنند و همانطور مهره های

رُخ ها بصورت خط مستقیم حرکت می کنند.

وزیر (قوی ترین مهره بازی) هم بصورت رُخ و هم به شیوهٔ فیل

شاه هر نوبت مي تواند يک خانه حرکت کند، به استثناء قلعه رفتن که می تواند ۲ خانه به چپ و یا راست حرکت نماید.

ارزش مهره ها: از خاطر نبریم که هر مهره در موقعیت های مختلف می تواند دارای ارزش های متفاوتی باشند، ولی بطور کلی اگر پیاده دارای ارزش یک باشد اسب و فیل هر کدام دارای ارزش، رَخ ۵ و وزیر دارای ارزش ۱۱ می باشند. البته ۲ رخ دارای ارزش ۱۳ می باشند، ۲ فیل ارزش ۱۰ را خواهند داشت و ۲ پیاده متصل به هم در ردیف ششم دارای ارزش ۱۱

هدف بازی: بر اساس داستان ها و نوشته های گوناگون صفحه شطرنج را به صفحه نبرد ۲ کشور در نظر گرفته اند که هدف هر کدام از آن دو کشور پیروزی در نبرد و از بین بردن رهبر کشور

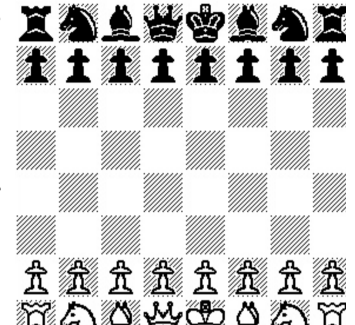
دیگر می باشد. به همین منظور نتیجهٔ بازی بصورت برد و باخت و یا مساوی خواهد بود. هریک از بازیکنان سعی خواهند کرد (بنا به شرائط)، برتری چه از نظر مهره ای و یا موقعیتی بدست آورد تا بتواند شاه حریف را در تنگنا قرار داده و موجب تسلیم شدن آن

در نوشته های آینده در این مورد بیشتر گفتگو خواهد شد.

برای هرچه بهتر کردن این سری مقاله ها به کمک شما عزیزان خواننده نیاز داریم تا با توجهات خود نظرات و سئوالات خود را با ما در میان گذاشته و بدینوسیله موجب هرچه بهتر شدن مطالب باشید و برای این منظور می توانید با شماره تلفن دفتر و یا از طریق سردبیر روزنامه با اینجانب تماس بگیرید. ■

## شطرنج

هوشنگ مهر خداوندی



با سیاس از سردبیر محترم روزنامهٔ وزین ماهنامهٔ زرتشتیان که به من این فرصت را داده اند که نوشتاری دربارهٔ شطرنج بنویسم، موضوع های گوناگون را دربارهٔ این بازی فکری به آگاهی همكيشان خواهم رساند.

بنا به روایات مختلف، شطرنج در هندوستان اختراع شد و توسط ایرانیان طرز بازی آن کشف گردید.

صفحهٔ شطرنج متشکل از ۶۴ خانه می باشد که به دو رنگ مختلف تقسیم شده است.

شماره گذاری صفحه از A تا H و از ۱ تا ۸

همیشه در نظر داشته باشید که شاه سفید در خانه ۱ E قرار دارد و مهره های دیگر در کنار شاه قرار خواهند گرفت.

خوانندگان روزنامه دارای توانائی های مختلف در زمينه شطرنج مي باشند، بنابراين قسمت اول اين مقاله ها به توضیح مختصری درباره مهره ها و طرز حركت آنها اختصاص مي يابد.

مهره های شطرنج متشکل از ۲ رُخ، ۲ اسب، ۲ فیل، یک وزیر، یک شاه و تعداد ۸ سرباز (پیاده)

رُخ ها در خانه های H N ، A A ، A N و H قرار خواهند گرفت. اسب ها در خانه B N ،  $G \wedge G$  و  $G \wedge G$  قرار خواهند گرفت.

فیل ها در خانه های C و C ، C و C قرار خواهند گرفت.

دو وزیر در دو خانهٔ ۱ D و A و دو شاه بترتیب در خانه های E و A خواهند بود. پیاده ها (سربازان) در دو ردیف ۲ و ۷ قرار خواهند گرفت.

**طرز حـرکت مهره ها:** پیاده ها، خانه به خانه به جلو حرکت می کنند. به استثناء اولین حرکت که می توانند ۲ خانه به جلو بروند و برای از بین بردن مهرهٔ حریف بصورت ضربدری حرکت می کنند.

## The U.S. 2010 Census

The U.S. Constitution requires a national census once every 10 years to count the population and determine the number of seats each state will have in the U.S. House of Representatives. All U.S. residents must be counted—people of all races and ethnic groups, both citizens and non-citizens.

Census questionnaires will be delivered or mailed to households via U.S. mail in March 2010; many households will receive a replacement questionnaire in early April. Census workers also will visit households that do not return questionnaires.

The Importance of Census Data will directly affect the quality of life in your community. 2010 Census questionnaire language assistance would available in California Zoroastrian Center for assist those unable to read or understand the questionnaire.

هم میهنان گرامی، سال ۲۰۱۰ سال گرفتن آمار و سرشماری ست. شرکت در این سرشماری نقش مستقیم در

کیـفیت زندگی شما دارد. پس هرگاه نسامهای از طرف ادارهٔ آمــار دولت ايالات مستحدة آمريكا دريافت كرديد بهآن توجه کرده و آنر پر کرده و پس بفرستید.



اگر در پر کردن نامه به کمك احتياج باشد، از طرف ادارهٔ آمار «در مهر مركز زرتشتيان كاليفرنيا» به شما كمك

خواهد شد. تاریخ آن به آگاهی رسانده خواهد گردید.

**8952 Hazard Avenue Westminster CA 92683** 714-893-4737 info@cZc.org

### حل سرگرمی شماره ۱۳

1.Rcc7 Nxb3 [1...Nb5 2.Rc5#; 1...Nc6 2.Rcd7#; 1...Nc2 2.b4#; 1...Ne6 2.Red7#; 1...Ne2

2.Qxh5#; 1...Nf5 2.Re5#; 1...Nf3 2.Qe4#; 1...Bxb3 2.Nc3#; 1...e2 2.Nc3#; 1...Rh6 2.Nc3#; 1...Rc5 2.Rxc5#1...Rxa4 2.Rc5#; 1...Rxh7 2.Nc3#;] 2.Qd3# ۲- کبریت افقی را نصف بطرف

چپ بکشانید. کبریت بالای

41 -4

۸ -۴ خاج

۵۵ - V 411 - 1

- ۲:۲۴ بامداد.

## آخرین گزارش از:

## سر ستون ساسانی اصفهان

گزارشی تازه از سرستون ساسانی اصفهان از: شاهین سینتا









تصویر شاهنشاه که بر روی سر ستون نقش شده است.

طرحی از آناهیتا بر روی سرستون ساسانی اصفهان

پس از انتشار گزارشی درباره وضعیت نگران کننده سنگ سازه های تاریخی اصفهان که در گوشه ای از باغ چهلستون در بدترین شرایط به حال خود رها شده اند و به ویژه ابراز نگرانی از سرنوشت سرستون ساسانی اصفهان، مهندس مهدی رازانی کارشناس مرمت اشیاء فرهنگی و تاریخی، برای یافتن اطلاعاتی از وضعیت این سرستون

به تکاپو پرداخت و نتیجه این پی گیری ها را چنین بیان نمود:

«من از دوستداران میراث فرهنگی که دلسوزی و علاقه مندی آن ها باعث بالا رفتن درک و حساسیت های عمومی نسبت به ارزش های آثار و ابنیه تاریخی می گردد، سیاسگذاره.

انتشار گزارشی درباره وضعیت سرستون ساسانی اصفهان، حساسیتهای بسیاری از علاقمندان به هنر و میراث فرهنگی را که پیش از این، از غم به تاراج رفتن آثار ملی دیگری همچون آثار فلزی غار کلمانکره لرستان در اواسط دهه ۷۰، سنگهای صابونی تمدن جیرفت مابین سال ۸۱-۱۳۷۹ و اخیراً سر سرباز هخامنشی و فروش آن در حراجهای بین المللی، آزرده خاطر شده بودند، برانگیخت.

از این روی وضعیت امروزین سرستون را از برخی مسئولین امر از جمله سرکار خانم فاتحی مدیرموزه چهلستون جویا شدم که به گفتهٔ وی سرستون ساسانی نگهداری شده در کاخ چهلستون پس از شرکت در نمایشگاهی در خارج از کشور دوباره به کاخ چهلستون بازگشته است و در محوطه داخلی کاخ قرار دارد و طبق گفته های وی قرار است به زودی در ایوان غربی کاخ به همراه دیگر سنگهای تاریخی موجود در باغ، ساماندهی و به نمایش گذاشته شود و به خاطر آن که تا پیش از آغاز طرح ساماندهی، این اثر دوباره به گوشه باغ باز نگردد، هنوز بسته بندی آن باز نشده است.»

سرستون ساسانی اصفهان، سنگ سازه ای با ارتفاع ۶۸ سانتیمتر است که بر یک رویه آن نگاره ای از نیم تنه شاهنشاه ساسانی، و در سمت دیگر نقشی از آناهیتا دیده می شود. دو ضلع دیگر آن نیز دارای نقش هایی از گل و بوته می باشد. قسمتی که نقش آناهیتا را بر خود جای داده، شکسته شده و صورت نقش را از میان برده اند ولی قسمتی از موهای او که بر شانه ریخته و هاله ای که بر گرد او قرار دارد، هنوز دیده می شود. هاله دور سر او عبارت است از دو دایره تو در تو که نقش زبانه های آتش بر خود دارد.

به عقیده دکتر علیرضا جعفری زند، باستان شناس، این هاله در نمونه سرستون موزه ایران باستان و نمونه های طاق بستان و هیچ نقش برجسته شناخته شده دوره ساسانی، تا کنون دیده نشده است و در واقع منحصر به فرد است.

د کتر جعفری زند در کتاب «اصفهان پیش از اسلام» طرح هایی از نگاره های شاهنشاه ساسانی و آناهیتا بر سرستون ساسانی اصفهان ارائه می دهد:

د کتر محمد مقدم نیز در کتاب «جُستار درباره مهر و ناهید» طرحی کامل شده از همین نگاره آناهیتا در سرستون ساسانی اصفهان را به نقل از Herzfeld ارائه می کند که به نظر می رسد برای جبران اشتباه چاپخانه باید آن را با گردش از راست به چپ نگاه کنیم تا دقیقاً با نگاره روی سرستون منطبق باشد.

نکته دیگر این که، به تازگی اظهارنظر نادرستی درباره این اثر تاریخی منتشر شد که سرستون بودن آن را منکر شده و بدون ارائه دلایل و شواهد، مدعی «پایه ستون

بودن» آن شده بود.

طرحی از نگاره آناهیتا بر سر ستون، برگرفته از «جستار درباره مهر و ناهید»

ر این مورد باید چند نکته را یادآور شد. نخست آن که؛ تا کنون دیده نشده که تصویری از شاهنشاه و آناهیتا در روی پایه ستون نقش شده باشد و این موضوع هم از نظر عقلی و هم نظر اصول معماری ایرانی پذیرفتنی نیست.

دوم این که؛ اگر بخواهیم بپذیریم که این سنگ سازه «پایه ستون» است، پس برای آن که روی زمین استوار بماند باید قاعده بزرگ تر را روی زمین قرار دهیم که به این ترتیب باید تصور کنیم که طراحان آن، نگاره های شاهنشاه و آناهیتا را وارونه روی سازه نقش کرده اند که این هم بعید به نظر می رسد.

افزون بر این، طرح ساده ای که دکتر جعفری زند ارائه نمود، به روشنی نحوه قرار گرفتن این سر ستون بر روی ستون را نشان می دهد.■



خاستگاه نژاد آریا در اوستا «**اث یریا نم ونجو**» آمده است که در زبان پهلوی ایرانویج گفته می شود. ایرانویج از دو بخش «ایران» به چم (معنی) آزاده و «ویج» به چم (نژاد) می باشد. جایگاه ایران ویج در وندیداد که بخشی از اوستا است چنین آمده است:

« نخستین سرزمین و کشور نیکی که من اهورامزدا آفریدم ایرانویچ بود که بر کرانه رود «ونگهوئیتی دائیتی» است. در آنجا ده ماه زمستان است و دو ماه تابستان. در این ماه ها برای آب و زمین وگیاه سرد است. آنجا مرکز زمستان است. آنجا قلب زمین است.»

با رویکرد به اینکه در نوشته های پهلوی واژه ونگهوئیتی دائیتی همان وهرود است و در جای دیگر آمده است که «وهرود» رود جیحون است و نیز در وندادید در پهرستی (فهرستی) از شهرها و سرزمین ها برشمرده می شود که در آغاز آن ایرانویج و سپس سند و مرو و بلخ و تیسا و هرآت آورده شده است، و در این میان یک دادِش گیتی شناسی (نظم جغرافیائی) دیده می شود.

بنابراین می توآن گفت که ایران ویج یا خاستگاه آریا در خوارزم بوده است تا اینکه از سر سرد شدن ناگهانی هوا و زیاد شدن شمارش مردمان و خشک شدن چراگاه ها و از سویی فشار تیره های زردپوست باختری (شمالی) همگی شوندی (دلیلی) برای کوچ آریاییان فراهم نموده، و این کوچ چندین بار در سده های پیاپی انجام گرفت و گروهی از آنان به سوی خورای (شرق) که تیره های هند ایرانی از آناد به سوی خورای (شرق) که تیره های هند ایرانی از آن دسته اند و گروهی دیگر بسوی خوربر (غرب) روانه شدند که نیاکان تیره های اروپایی به شمار می روند.

گذرگاه این نژاد را می توان از روی نشانهٔ سپندیه (مقدس) آریاییان که گردونه مهر (صلیب شکسته) است شناسایی نمود. آریاییان به هنگام کوچ روی پیشانی اورال این نگاره را کاوش می کردند تا اینکه کوچندگان با دیدن این نشانه بتوانند راه خود را به دنبال گروه های پیشین دنبال کنند.

تیره های آریایی پیش از جدایی دارای زبان، فرهنگ و

آیین های یکسانی بودند. ولی در همان آغاز کوچ، میان آنان پراکندگی رخ داد و به شوند دور افتادن از هم و نیز ویژگی فرهنگی و هازمانی (اجتماعی) و وایسپهری (جَوَى) سرزمین هایی که در آن جا گرفتند، رفته رفته زبان هایشان از هم جدا شده و هریک به گونه ای دیگر در آمد، تا اینکه در سده های کنونی اروپاییان برای پیوند بازرگانی با خورای (شرق) به ویژه هندوستان به بررسی و پژوهش در زبان این مردمان پرداختند و آشکار شد که زبان مردم هندو اروپا از یک آبشخور آب خورده است و از یک بن و ریشه است. به همین روی آنرا زبان های هند و اروپایی نام نهادند. سپس پژوهشی در زبان های پارسی باستان - اوستایی - پهلوی و فارسی دری آغاز گردید تا اینکه روشن شد زبان های ایرانی و هندی بسیار نزدیک تر از زبان های اروپایی و هندی است و تمام این زبان ها از ریشه یکسانی برخوردارند، سپس شاخه دیگری از این زبان را زبان های هند و ایرانی نام نهادند که همگی آنها از زبان مادری به نام زبان «آریا» گرفته است. به گونه ای که در نگاه نخست نمی توان یی به ریشه يكسان آنها برد، چنانچه براي نمونه بلوچ، به آهن می گوید «اَسن» و کردستانی آنرا «اَسن» می نامد و

روستایی دامغانی آنرا «اَهن» می گوید و در گویش

خراسانی «اَهَن» گفته می شودَ که ریشهٔ این واژه «سن» و

«اَسِن» پهلوی است که همگی از ریشهٔ اوستایی و پارسی

باسَتان «ستین» و «اسن» برآمده اند. این واژه در

سنسکریت نیز همسنگ و برابر واژهٔ اوستایی آن است که

در زبان آلمانی «ایسن» فراگو (تلفظ) می شود و به زبان

پا سدا شت

زبان پارسی

**شادی آریابد** کارشناس ارشد زبان های باستان

انگلیسی «ایرن» می گویند.

یا برای نمونه فرانسوی می گوید: «تو - ا - مون - پر». خراسانی می گوید: «تو - ای - پیر - مو» به چم «تو پدرِ من هست.»

سسی، " یا اصفهانی می گوید «کی - اس»، و فرانسوی می گوید: «کس»، و ورامینی می گوید: «کیه»، و ایتالیایی می گوید: «کیه» به چم «کیست.» انگلیسی می گوید: «مای - برآدر»،

فرانسوی می گوید: «مون - فرر»، گیلانی و تبرستانی می گوید: «می - برر»،

و خراسانی می گوید: «برار - مو» به چم «برادر من.»
این همسانی و برابری تنها در واژگان دیده نمی شود ونکه
(بلکه) در کار واژه (فعل) بند (قید) و گونواژه (صفت)
انگلیسی می بینیم که دستور آن در زبان پارسی یا پهلوی و یا
اوستایی است. به همین روی است که استاد «هارولد والتر
بیلی» مهتر (رئیس) انجمن واژه شناسی انگلستان در این باره

«زبانهای هند اروپایی، در طی قرون مختلف از چین (زبان ایرانی در دورهٔ مغولان حتی در پکن هم بوسیله آلانان گفتگو می شد) تا جزایر ایرلند بدان ها گفتگو می کردند... بنابراین یک دانشجوی انگلیسی هم که بخواهد زبان مادری خود را نیک تحصیل کند باید از کتیبه های فارسی باستان اطلاعاتی بدست آورد.»

(میراث ایران، نوشته ۱۳ تن خاورشناس، برگردان محمد معین رویه ۲۸۷)

به راستی زبانی که اکنون داریم، زبانی است به نام زبان فارسی با انبوهی از واژه های نادرست تازی (عربی) آن هم واژه هایی که نه در زبان تازی جایگاه درستی دارند و نه در زبان پارسی.

واژه های تازی در زبان پارسی به شیوه کاپیتالاسیون رفتار می کنند. آنها در کشور پارسی به سر می برند، ولی در کاربرد از آیین کشور تازی پیروی می کنند و سازمان اوایی و دستوری ما را در هم می ریزند و واژگان آنرا گیج، سر به هوا و هنجارشکن بار می آورند.

زبان تازی، زبانی است گسسته (اشتقاقی) و زبان پارسی زبانی است پیوندی. از این روی واژه های این دو زبان نمی توانند در کنار هم جای گیرند و همکاری کنند.

سخن نه بر سر زشتی زبان تازی و نه زیبایی زبان پارسی است، سخن بر سر جوش نخوردنی بودن این دو با یکدیگر است و اگر به درستی دریابیم که زبان و اندیشه پشت و روی یک پارک اند (سکه اند) و هردو پیشرفت دهنده ی دانش و منش مردمیک (آدمی) می باشد، دانسته خواهد شد که زبان نیز به چه اندازه به پیشرفت اندیشه و در پی آن خرد، دانش و فرهنگ مردمان یاری می رساند. کنون آنکه بودن واژه های تازی و تنگ شدن پهنه بر زبان پارسی از گزند رنجش آنها

وابسته به یک یا دو رشته از دانش و فرهنگ نیست. از دانش های مردمیک (علوم انسانی) گرفته تا نام ها و نمودک های (فرمول های) رازومر (ریاضی) که نوآموزان و دانش آموزان باید بدون دریافتی از آنها، رنج فراوان را به جان بخرند تا به زور بر زبان آورند و ندانسته از بر كنند. از بحر هزج تا مثلثهاى متساوى الاضلاع، قائم الزاويه و ذوالزنقه تا بيضي كه مساحت آن مساوي است با حاصل ضرب نصف قطر اقصر تا نصف قطر اطول در عدد پی، از واژگانی که میان دادگستری چیان و معاملات قطعی که با اسقاط کافه ی خیارات و غبونات من جميع الجهات از يكديگر انجام مي شود تا خسوف و کسوف که سد بار از بر می کنند و سرانجام نخواهند دانست که کدام ماه گرفته بود و کدام خورشید گرفت. آری، آنچه از رهگذر تازش توده وار واژه های تازی برای ما به جا مانده همان است که فرزانه ی توس فردوسی بزرگ به چامه در آورده:

بروت به په در درود. ز دهقسان و از تسرك و از تسازیسان پسدیسد آیسد انسدر مسیسان نه دهقسان و نه ترك و نه تسسازی بود سخن هسا بسه كسردار بازی بود

این گنج بزرگ ایرانی را که والاترین و فرهمندترین اندیشه های مشیایی (انسانی) را در پر بارترین واژه ها به جهان پیشکش شده است را دریابیم و با آن زندگی کنیم و این شدنی نیست مگر آنکه زبان نیاکانی خود را نیک بیاموزیم و به جای واژه های بیگانه و بیمارگونه ی (مجوز، مرجوم، رجوع و...) از واژه های زیباتر و رساتر (رواگشت، زنده یاد، بازگشت و...) بهره بریم.

همانگونه که زمانی واژه «فتح میت» جای خود را به واژه کالبد گشایی داد و یا واژه «آفرین» به جای واژه «بارکالله» بکار گرفته شد.

امروز بی گمان ما ایرانی (درود بر شما) را از (سلام العلیکم) خوشتر خواهیم داشت. باشد که بکار

بن مایه ها: اوستا (وندیداد)، جلیل دوستخواه فرهنگ پهلوی، مکنزی، برگردان میرفخرائی



## شرکت چاپ آنلیمیتد

Tel: (818) 854 - 6323

Fax: (818) 854 - 6325

Email: Unlimitedprinting@yahoo.com

## انیشتین سر سفره هفت سین دکتر حسابی

## به نقل از کتاب خاطرات و به یاد دکتر ایرج حسابی

در زمان تدریس در دانشگاه پرینستون، دکتر حسابی تصمیم می گیرند سفره ی هفت سینی برای انیشتین و جمعی از بزرگترین دانشمندان دنیا از جمله «بور»، «فرمی»، «شوریندگر» «دیراگ» و دیگر استادان دانشگاه بچینند و ایشان را برای سال نو دعوت کنند.

آقای د کتر خودشان کارتهای دعوت را طراحی می کنند و حاشیه ی آن را با گلهای نیلوفر که زیر ستونهای تختجمشید هست تزیین می کنند، و منشأ و مفهوم این گلها را هم توضیح می دهند. چون می دانستند وقتی ریشه مشخص شود برای طرف مقابل دلدادگی ایجاد می کند.

د کتر می گفت:

«برای همه کارت دعوت فرستادم و چون می دانستم انیشتین بدون ویالونش جایی نمی رود، تأکید کردم که سازش را هم با خود بیاورد. »

همه سر وقت آمدند، اما انیشتین ۲۰ دقیقه دیرتر آمد و گفت، چون خواهرم را خیلی دوست دارم، خواستم او هم جشن سال نو ایرانیان را ببیند.

من فوراً یک شمع به شمع های روشن اضافه کردم و برای انیشتین توضیح دادم که ما در آغاز سال نو به تعداد اعضای خانواده شمع روشن می کنیم و این شمع را هم برای خواهر شما اضافه کردم.

به هر حال بعد از یک سری صحبت های عمومی، انیشتین از من خواست که با دمیدن و خاموش کردن شده هاچ در داد او گذین

شمع ها جشن را شروع کنم. من در پاسخ او گفتم:

«ایرانی ها در طول تمدن ۱۰ هزار ساله شان حرمت

نور و روشنایی را نگه داشته اند و از آن پاسداری

کرده اند. برای ما ایرانی ها شمع نهاد زندگیست. و

ما معتقدیم که زندگی در دست خداست و تنها او

می تواند این شعله را خاموش کند یا روشن

نگه دارد.»



آقای دکتر می خواست اتصال به این تمدن را حفظ کند و می گفت بعدها انیشتین به من گفت:

«وقتی برمی گشتیم به خواهرم گفتم، حالا می فهمم معنی یک تمدن ۱۰ هزار ساله چیست. ما برای کریسمس به جنگل می رویم، درخت قطع می کنیم و بعد با گلهای مصنوعی آن را زینت می دهیم، اما وقتی از جشن سال نو ایرانی ها برمی گردیم همه درخت ها سبزند و در کنار خیابان گل و سبزه روییده است.»

بالاخره آقای دکتر جشن نوروز را با خواندن دعای تحویل سال آغاز می کنند و بعد این دعا را تحلیل و تفسیر می کنند. به گفته ی ایشان همه در آن جلسه از معانی این دعا و معانی ارزشمندی که در تعالیم مذهبی ماست، شگفت زده شده بودند.

بعد با شیرینی های محلی از مهمانان پذیرایی می کنند و کوک ویلون انیشتین را عوض می کنند، و یک آهنگ ایرانی می نوازد. همه از این آوا متعجب می شوند و از آقای د کتر توضیح می خواهند. ایشان می گویند:

موسیقی ایرانی یک فلسفه، یک طرز تفکر و بیان امید و آرزوست. انیشتین از آقای دکتر می خواهند که قطعه ی

دیگر بنوازند. پس از پایان این قطعه که عمدا بلندتر انتخاب شده بود، انیشتین که چشم هایش را بسته بود، چشم هایش را باز کرد و گفت: «دقیقاً من هم همین را برداشت کردم.» و بعد بلند شد تا سفرهٔ هفت سین را ببیند.

و... همه متعجب می شوند و انیشتین می گوید:

«آداب و سنن شما چه چیزهایی را از دوستی،

احترام و حقوق بشر و حفظ محیط زیست به شما

یاد می دهد. آن هم در زمانی که دنیا هنوز این

حرف ها را نمی زد و نخبگانی مثل انیشتین، بور،

فرمی و دیراک این مفاهیم عمیق را درک

بعد یک کاسه آب روی میز گذاشته بودند و یک نارنج داخل آب قرار داده بودند.

آقای دکتر برای مهمانان توضیح می دهند که این کاسه ۱۰ هزار سال قدمت دارد. آب نشانه ی فضاست و این فضاست و این بیانگر تعلیق کره زمین در فضاست.

انیشتن رنگش می پرد. عقب عقب می رود و روی صندلی می افتد و حالش بد می شود. از او می پرسند که چه اتفاقی افتاده؟

می گوید

«ما در مملکت خودمان ۲۰۰ سال پیش دانشمندی داشتیم که وقتی این حرف را زد، کلیسا او را به مرگ محکوم کرد، اما شما ۱۰ هزار سال پیش این مطلب را به زیبایی به فرزندانتان آموزش داده اید. علم شما کجا و علم ما کجا؟!»

ن بریم برین که آدم به بهانه ی نوروز فرهنگ و خیلی جالب است که آدم به بهانه ی نوروز فرهنگ و اعتبار ملی خویش را به جهانیان معرفی کند..■



ماهنامه زرتشتیان آگهی می پذیرد تلفن ۷۱۴-۸۹۳-۴۷۳۷

«آشو زرتشت اسپنتهان»، هرگاه این نام را بر زبان جاری می کنم، غرور و افتخار سراسر وجودم را می گیرد. انگار که گم گشته خود را می یابم. تو گویی آتشی در رگ هایم بجای خون جاریست و با بردن این نام در درون وجودم زبانه می کشد، و نام او را فریاد می زند...

چه بسیار افرادی که در درازای تاریخ در عشق این نام سوختند و چه بسیار مردمانی که با تحمل هزاران رنج کوشیدند این نام عزیز را زنده نگه دارند.

آتش ورهرام زبانه بکش، زیرا که ما زنده ایم. اندیشهٔ مزدیسنی زنده است، این سرزمین اهورایی زنده است، و من زنده ام و می اندیشم...

## نخواهی کسه باشد دلت دردمنسد

## دل دردمسنسدان بسرآور ز بُسند ره نیسسكِ زرتشتِ آزاده گیسسسر

#### دِ ررست ِ ایستاده ای دست افتاده گیر چه ایستاده ای دست افتاده گیر

سیمای آن وخشور همواره در هاله ای رازآمیز در پس پرده تاریخ ایران و جهان پنهان مانده است، فرزانه ای که از یک سو فرهنگ ودایی و اوستایی را فراز بخشید و از سودی دیگر، دانشمندان یونانی در پیشگاهش شاگردوار، زانو زدند. دامنه دیدگاه های او در درازای تاریخ، فرهیختگانی چون فردوسی، حافظ، سهروردی، ملاصدرا، پورسینا و... را در برگرفت و فروزه هایش به گونه ای بس شگفت انگیز در تند باد زمانه همچنان روشنی بخش دانشمندان ماند.

آن نابغه بی همتا که بی شک باید وی را بنیانگزار اخلاقیات، فلسفه، عرفان و حتی شعر بشمار آورد. وی از دانش و بینش چنان ژرفی برخوردار بود که جهان شرق تا غرب، همه جا او را «حکیم» خوانده اند. از فیثاغورث تا افلاتون، تا هگل و نیچه، ستایشگر وی بودند.

اما به راستی او کیست؟ آیا همان انسان سخت کوشی است که گاتها به ما نشان می دهد؟

مردی که با تحمل سختی ها و مرارت های فراوان در راه بیدار کردن وجدان خفتهٔ مردمان جهان قدم برمی دارد. همان پولاد مردی که یک تنه با سیاهی جهل و پندارهای اهریمنی به پیکار برمی خیزد و آتش خردگرائی را در اندیشه انسان ها فروزان می کند.

زندگی راستین پیامبران را همیشه هاله ای از اسطوره فرا می گیرد، هر چند در خلال اسطوره ها، حقیقت های فراوانی نهفته است. افسانه ها به تدریج بر گرد زندگی نامهٔ واقعی حلقه می زنند و کم کم زندگی اساطیری را می سازد.

این شکل گیری ممکن است در همان دوران زندگی پیامبر و یا در سال هائی نه چندان دور از زمان او یا در سده های بعدتر انجام گرفته باشد، زندگی اشو زرتشت نیز چنین مراحلی را گذرانده است.

اسطوره، داستانی است سرشار از نمادهای آیینی و رمزی، به ویژه نمایه های کیهانی. برای نمونه ماه و خورشید و ستارگان و دیگر چهره های جهان هستی به سان انسان در می آیند و در پهنهٔ پندارها، به نقش آفرینی می پردازد. گاهی هم به گونه ای وارونه، این انسان های زمینی هستند که به سیمای نیروهای آسمانی نمودار می شوند.

تا کنون هیچ چهره ای مانند اشو زرتشت این چنین سرشار از اسطوره پردازی نبوده است.

## سیمای اشو زرتشت در بخشهای گوناگون اوستا و نامههای پهلوی:

زرتشت پاک دیو ستیز ... نیرومندترین، دلیرترین، تخشاترین، چالاک ترین و پیروزترین آفریگار [یسنای ۹ بند ۱۵ و ۱۳] که در جهان خواستار راستی شد [یسنای

## سیمای آموزگار راستی

## کنکاشی در سیمای وخشور ایران،

## آنگونه که از متون دینی برمی تابد

## پژوهش و نگارش: فرید شولی زاده

۲۴، بند ۵] رد (راهبر) جهان استومند (مادری) [آبان یشت ۸۴] نگاهبان مردمان [تیریشت ۴۴].

نخستین کسی که نیک آندیشید، نیک سخن گفت و نیک رفتار کرد. نخستین آتوربان، ارتشتار، برزیگر ستورپرور. نخستین کسی که بیاموخت و بیاموزاند. نخستین کسی که ستور (جاندران) را، اشه را، مانترای ورجاوند را و فرمانبرداری از آن را شهریاری مینوی را، و همه نهادهای نیک میزدا آفریده را که از آن اشه است، برای خود پذیرفت و

نخستین کسی که از دیو روی گردانید و مردمان را بالانید. نخستینن کسی که در جهان استومند (اشم وهو...) را خواند دیوان را نفرین کرد و خستو (معترف) شد که مزدا پرست، زرتشتی، دیو ستیز و اهورائی کیش است. اوست نخستین کسی که در جهان استومند سخنی را که در دین اهورا به زیان دیوان است، برخواند.

اوست پهلوان سراسر زندگی خوش و نخستین آموزگار سرزمین ها، به دستیاری او، همه مانترای ورجاوند که در سرود (اشم وهو)ست، آشکار شد.

اوست رد جهانی و مینوی گیتی. اوست ستایشگر اشه که بزرگ ترین و بهترین و نیگوترین نهاد است. اوست پیام آور دینی که بهترین همهٔ دنیاست... نیکخواه ترین، شکوهمند ترین، فرهمند ترین، برازنده ترین ستودنی، به نیایش: سزاوار ترین، بهترین شهریار آفریدگان، شایسته ترین آفریده ای که خشنودی وی خواسته شود [فروردین یشت ۸۸ تا ۹۱ و ۱۵۲]. که دینی اندیشید، دینی سخن گفت و دینی رفتار کرد... پیش از او آشکارا دیوان در این زمین در گردش بودند. آشکارا کامروا می شدند، آشکارا زنان را از مردان می ربودند و زاری کنندگان را می آزردند [اشتاد یشت ۷۷ و ۸۰].

زرتشت، درویشان را پرستاری کرد... هرگز دیوها در گفتار زرتشت ستوده نشدند. [گزیده های زاتسپرم ۳۱].

همانگونه که او رد برگزیده و آرمانی جهان (اهو) است، رد مینوی (رتو) و بنیادگزار کردارها و اندیشه های نیک زندگانی در راه مزداست. اهوراست که او را به نگاهبانی درویشان برگماشت [سرآغاز یسنا، بند ۳]. دین مزدا پرستی و داد (قانون) زرتشت از همه نهادهای نیک و عاشقانه (اشه نژاد) پذیرفتنی تر است. [سروش یشت ها دخت، ۳].

اندیشه اس فراخ تر از همهٔ جهان بود. برتر از هر چیز گیتی. هوش داشت که با نیروی آن، همهٔ چیز را بازمی شناخت. یادی که با نیروی آن، همه چیز را درمی یافت. خردی که می توانست با آن همه چیز را تشخیص دهد. جانی که از بسیاری چیزها پاسداری می کرد. فره کیانی و فره هیربدان و میل فراوان به پارسایی داشت. در دلاوری، برتر بود و تنی زیبا و نیرومند داشت... پر ارج ترین و مقدس ترین و آگاه ترین. تن را از نشانه بد، آرزو و شهوت، آز و نیاز، خواب زیاد، خودخواهی و فریفتاری، کین ورزی و غیبت به دور می داشت.

آفریدگار اومزد را می شناخت. اندیشه نیک را پیراسته می کرد و از آنچه به او می رسید خرسند بود. از گذرا بودن مال گیتی، آگاه بود و فرجام تن را خوب به یاد داشت، و در هر زمان و به هر گونه ای در نیایش آفریدگار مهربان، کوشاتر بود.

وظّیفهٔ خود را در داد و دهش به درویشان و ارزانیان (مستحقان) انجام می داد. (اسطوره زندگی زرتشت ۱۶۴، ۱۲۰ و ۸۳).

فرهنگ فرهنگها که سرچشمهٔ دانائی و گزینش (تشخیص) از آن است... معجزهٔ معجزات، منزه از گمان، بی مانند... [مینوی خرد، ۲].

رتشت در ادب پارسی، به سیمای پیر مغان در آمد، کسی که به قول حافظ:

«به تائید نظر حل معما می کرد و می گفت که از مصاحب ناجنس احتزاز کنید.» کسی که ستائیدهٔ سهروردی بود و از سوی گزارشگر آثار سهروردی، یعنی قطب الدین شیرازی، حکیم فاضل و امام کامل، لقب گرفت، کسی که دقیقی توسی جان خود را فدایش کرد.

روانشاد دکتر محمد معین در کتاب مزد یسنا و ادب پارسی با اشاره به اینکه شالوده تصوف ایران اسلامی را ابویزید بسطامی ریخته یادآور می شود که سروشان جد بسطامی زرتشتی بود.

هم چنین عارفانی چون منصور حلاج و شیخ ابوسعید کازرونی نیز در ابتدا، زرتشتی بوده اند...

در لغت نامهٔ دهخداً از قول ناظم الاطبا دربارهٔ زرتشت آمده:

شیخ مقتول و فاضل سهروردی و علامه شیرازی و علامه دوانی و میر صدرالدین و غیاث الدین منطور، او را نبی فاضل و حکیم کامل دانند.

سیمای آن وخشور در گاتها: بهترین راه شناخت اشو زرتشت، این بزرگ ترین بینشمند جهان سروده های آسمانی گاتها است. سروده هایی که

## مردمی ترین سخنان جهان است. ز گفتـــار پیغمبـــر راستـگـوی دل از تیـرگیهــا بـدین آب شوی

اشو زرتشت در این سروده ها از آزاد،ی والایی، راستی، درستی، پاکی، دوری از کژی و فریب سخن می گوید. در این سروده ها هیچ گاه انسان را از پروردگار خود نمی ترساند، بلکه همه جا سخن از خدای بزرگ دانا، پروردگار هستی بخش و اهورامزدا است. خدایی که باید با دیدی عاشقانهه و عارفانه بدو نگریست.

## بیسامسوز آن را کسه آگساه نیست دلش را بدین بارگه راه نیست

پروردگار اهورامزدا نه قومی برگزیده دارد و نه زبان و سرزمین و خانه ای خاص. زرتشت به ما می آموزد. او کوی به نام کائنات را برای ذره ای به نام زمین ما نیافریده، بلکه او جوهر راستی و سرمنشأ حقیقت و نیکی

سروده های گاتها به ما می آموزد که خداوند مبدأ نور و آغاز و پایان این نظام هدفمند اشایی است. اشو زرتشت به ما می آموزد که او اهوراست و حقیقت راستی.

پیام زرتشت چیزی بجن اوای برادری و برابری و انسان مداری و آزادی نیست. او یک آموزگار ارزنده است که جز به آموزش مردم و رهنمود کردن آنها به سوی خوشبختی، به چیز دیگری نمی اندیشید. این فرزانگی و خرد گرایی آشکارا در سروده های گاتها به چشم می خورد.

## من نگویم که کنون با که نشین و چه بنوش که تو خـد دانی اگر عـاقل و زیرك باشی

در گاتها پیامبری را می بینیم که با تحمل مرارتها می کوشد آدمیان را به راه راست رهبری نماید و راه جویان راستی را به شنیدن پیام بزرگش آشنا و دلبسته نماید، و نشان دهد که پیروی راستی در نهایت به خوشبختی جاویدان منتهی می شود.

دنباله دارد...

خداوندیست که چنین چیزی را در اندیشه هـــای زرتـــشت

نمىيابيم. همين جا آن جستار بسيار نامور جبرواختيار پديد

آمد؛ از یکسو جبر،

خداونـديست نيک

است و آنچه که در پی اندیشه آدمی و با کار

# گوهر آزادی از دیدگاه آیین زرتشت

متن زیر چکیده ای است از سخنرانی کدبان هومر آبرامیان در مرکز زرتشتیان کالیفرنیا در تاریخ سوم می ۹ ۰ ۰ ۲

#### به کوشش: پرویز منوچهری

با درود به روان و فروهر زرتشت پاک، دین گذار بزرگی که آیینی بنیاد نهاد که از ابتدای تاریخ اندیشه تا به امروز پیر و کهنه نشد و تا تاریخ جهان بپاست، کهنه و فرسوده نخواهد

آزادی به مانند گوهری گرانبهاست که در میان گوهرها، مردمان بیشتر خواستار آن گوهر هستند، و برای ما فرزندان زرتشت بسیار بایستگی و شایستگی دارد که هر گوهری را با آموزه های اشو زرتشت بسنجیم. نیک و بدش را، ارزش و ضد ارزش را در پیاله آموزه های زرتشت بریزیم و سپس بدانیم که این گوهر تا چه اندازه با ارزش است یا بی ارزش؟ از دیدگاه زرتشت بزرگ، پدر فرهنگی و آموزگار بزرگ ما، آزادی چگونه است؟ تا چه اندازه در پی آزادی باشیم یا نباشیم. آیا آزادی را باید بها داد، یا خیر؟

در پیوند با آزادی در دو زمینه می توان به پژوهش نشست که آزادی چیست و کرانه هایش کدام است؛ یکی در پیوند با ماتک ها (اشیاء) و جهان گیتی، و دیگری در پیوند با مردمی و آدم ها. فرزانگان پیش از زرتشت و پس از او تا به امروز در پیوند با ماتک ها و یا چیزها،

آزادی آن است که چیزی بتواند بی هیچ راه بندی به هر سو که می خواهد در جهش و جنبش و تکاپو باشد. و در پیوند با مردمان گفته اند که آزادی آن است که ارادهٔ آدمی در هر سویی که بخواهد بجنبد و هیچ راه بندی نداشته باشد. زرتشت بزرگ هر دو این نگرش ها را رد می کند هیچ یک را نمی پذیرد.

بزرگ ترین یافته زرتشت، شناخت هنجار هستی «اشا» است؛ اشا، بن همهٔ نوآوریها و بن همهٔ یافته های آدمی است. این آن چیزی است که اگر آدمی آن را بشناُسد و در زندگی خود به کار برد، همه بلندای خوشبختی و به روزگاری را خواهد پیمود. همانا فردوسی بزرگ در

#### ز دانش دل پیر بُرنا بود» «توانا بود هر که دانا بود

تنها به یک دانایی که همان اشا است اشاره می کند. زرتشت با این شناخت دربارهٔ آزادی این گونه می گوید که در جهان هستی، هیچ باشنده ای جدا سر و ایستاده به خود نیست و هر باشنده ای از میان باشندگان هستی در پیوند با باشندگان دیگر است، و هر تکه ای از جهان هستی وابسته به تکه های دیگر هستی است، و همه و همه در پیوند با یکدیگرند و نظمی بر همه اینها فرمانروایی می کند.

در میان همه تکه های هستی این ناآزادی و دربند بودن را می توان دید؛ به عنوان نمونه، دانش زمین شناسی به ما می گوید که زمین دو گردش یا چرخش دارد، یکی به دور خود و دیگری به دور خورشید، اما هیچ از این گردش ها به ارادهٔ خود زمین نیست، بلکه زمین در زیر دو فشار کشنده و فشار دهنده، بی آن که خود بخواهد می گردد. پس جنبش زمین به ارادهٔ خود آن نیست، بلکه در پیوند با ارادهٔ تکه های دیگر هستی است که در پیرامون آن جای دارد و این همان بخشی از هنجار آفرینش می شود.

سامان هستی پدید آمده از دانش بزرگی است که زرتشت او را مزدا می نامد، نیروی اندیشمند بسیار برتر که در اندیشهٔ ما نمی گنجد و آن نیروی خرد بزرگ است که این جهان پهناور را پدید آورده و به نظم کشیده است.

## **دیدگاه زرتشت در پیوند با آدمی چگونه است؟**

زرتشت این را که ارادهٔ آدمی در هر جهتی که بخواهد بجنبد و هیچ جلوبندی نداشته باشد را نیز رد می کند؛ چرا که آدمی باشنده ای است هازمانی (اجتماعی) و در جامعه زندگی می کند و چه بخواهد و چه نخواهد در پیوند با دیگر پدیده ها و با دیگر مردمان است؛ ما باشندگان هازمانی هستیم و ناگزیر باید در جامعه زندگی کنیم و جامعه قانون و داد خودش را دارد و این هنداد (نظم) اجتماعی است که اراده من را از من می گیرد و در برابر اراده من سد می زند. نمی توان در برابر نظم اجتماعی ایستاد و از آن سر باز زد. با نگاه به دیدگاه فرزانگان اروپایی پیش از رنسانس (نوزایی فرهنگی) می بینیم که در آنجا آزادی تنها ارادهٔ



آدمی دید آید، اگر وارون اراده خدا باشد شر است.

با نگاه به تاریخ کلیسا در دوره های میانی می بینیم که همه دست آوردهای دانشمندان چون در برابر اراده خدا بودند شر شناخته مي شدند،، ولي پس از رنسانس اندك اندك چهره و درون مایه این واژه دگرگون شد. دیگر آزادی، آزادی جبر و اختیار نبود بلکه آزادی فرد در برابر اجتماع بود؛ یعنی آزادی میدانی بسنده و زمینه هایی بایسته برای زایش، رویش و بالش استعدادها فراهم می کند. اگر در فرد استعدادی هست، زمینه های اجتماعی برای زایش و رویش و بالش استعدادها فراهم شود تا این انسان بتواند استعدادهای خود را در آن زمینه بکارد و در میان اجتماع و برای جامعه به بار آورد؛ همانا این سخنی است که زرتشت در چهار هزار سال پیش گفته است. با نگاه به واپسین سروده های زرتشت، آزادی اندیشه و هم پرسی با خرد را به روشنی می توان دریافت:

«ای پوروچیستا، از دودمان هیچدسپ و از خاندان اسپنتمان، ای جوان ترین دختر زرتشت، مزدا اهورا او را که به منش پاك و راستي، دلبستگي و ايمان دارد به عنوان همسر به تو بخشيده پس برو با خِردَت نيك مشورت کن و با نیک اندیشی و اگاهی کامل رفتار نما.» (یسنا هات ۵۳ بند ۳)

همپرسی آگاهانه با خرد و سپردن اختیار گزینش، چیزی که نمونه اش را حتی در جوامع پیشرفته امروزی کم می توان یافت. از این سرود و یا دیگر سرودهای زرتشت می توان به روشنی مفهوم آزادی را دریافت؛ به عنوان نمونه در سروده ای دیگر داریم؛ آنجا که زرتشت ستایش می کند اهورامزاد را که آدمی را آزاد آفرید تا راهبر راستین خود را برگزیند و در برابر راهبر ناراستین به ایستد و با او برزمد؛ که شوربختانه جامعه امروز زرتشتیان جهان این نکته را فراموش کرده است؛ رزمیدن با پتیارگی. آیین زرتشت آیین جنگ با نیک و بد است، همانند پزشک هنگام مداوای بیمار که در جنگ با اهریمن بیماریست، و یا به مانند مهندسی که پلی می سازد بر روی رودخانه و در رزم با دیو نابسامانی است.

در افسانه های ایرانی آمده است که در آغاز اهورا بود و اهریمن، هریک از دیگری جدا، جهان روشنایی جهان اهورابود و جهان تاریک جهان اهریمن. روزی که هنوز روز نبود اهریمن سر از ژرفای تاریکی به در کشید و پرتو روشنایی را دید که بسیار زیباست و به آن یورش آورد، چرا که سرشتش ضد روشنایی است. اهورا به آفریدگان مینوی خود رو کرد و گفت: ای فروهر نیکان، اگر من به شما پیکر هستی بپوشانم، آیا آماده اید که به یارمندی من به جنگ اهریمن بیایید...

این افسانه ها دور ریختنی نیست و همین ها بن فرهنگی ما را می سازند. افسانه و فرهنگ ایرانی می گوید که ما زاده شده ایم برای جنگیدن با اهریمن و همه سپاهیانش با (بیماری، فقر، آز، نیاز، رشک، خشم، ترس، بیخردی...) و با جنگ و با هر گونه تباهی که دستاورد اهریمن است. منظور از جنگ گرفتن، جنگ افزار در دست نیست، از اینگونه جنگ سخن نمی گوییم، از ایستادی در برابر اهریمنی سخن می گوییم.

با اشاره به سرود ۲۹ می بینیم که زرتشت سردار بزرگ سپاه بود، سردار جهان بود، چون راه درست زیستن و راه ایستادن در برابر پتیارگی ها را می دانست و می دانست که اگر در جنگ نباشیم، جهان ما به دست اهریمن تباه می شود و از بین می رود. بنابراین ما را برانگیخت که با كژانديشان مبارزه نماييم.

## زرتشت می گوید: آدمی تکهای است از آن هستی بخش بزرگ، و چون گوهر او نیك است پس گوهر

اگر در ما بدی راه پیدا کرد، باید با آن بدی بجنگیم و آن بدی را از خود دور سازیم. او نمی گوید بدی را بکشید، چون ما نمی توانیم بدی را بکشیم همانگونه که فریدون نتوانست ضحاک را بکشد. او را به بند کشید. ما نیز باید که ضحاک های خود را در درون خود به بند کشیم و ضحاک های بیرون را در بیرون از خود.

در پایان این نشست کدبان هومر آبرامیان پرسش های باشندگان را پاسخ دادند. هم چنین کتاب «زرتشت چه می گوید؟» ایشان پس از امضاء در دسترس دوستداران قرار گرفت. ■

مغان چه کسانی بودند؟ هرودوت مغان را یکی از قبایل شش گانه ی مادها دانسته که مادها و پارس ها (هخامنشیان)، روحانیون خود را از این طبقه انتخاب می کردند. مُغ یا مُغان سمَت عامی بوده برای تمام روحانیون مذاهب ایرانیان باستان و میان رودان، از میترایی، زروانی، پیروان مادهای غربی، بابلی (کلدانی)، دین هخامنشیان، مانوی، زرتشتی و... شاید این مسئله ابهامات و انحرافاتی را به وجود آورد که سردر گمی فرهنگ و تاریخ ایران نتیجه ی بخشی از آنهاست.

در حال حاضر پژوهش تاریخی و ارزیابی درست از نادرست تا اندازه ای آشکار گشته و همچنان ادامه دارد. تعدادی از پژوهشگران در آریایی بودن مُغ ها شک دارند. دلیل آنها بر این نهاده شده که در گاتاها، زرتشت، به کاهنان دیگری چون کاوی ها و کَرین و... نیز اشاره کرده است ولی می شود با اطمینان اظهارنظر نمود که مُغ ها قومی از مادها بوده اند که وظیفه ی انجام دادن تشریفات دینی به عهده آنها بوده.

در دوران پادشاهی مادها این طایفه در سرتاسر کشور حکومتی آنان پراکنده شدند و شغل روحانیت را به عهده گرفتند. این گروه در اجتماع شکل بسته ای داشته اند و با غیر از گروه خود (ولی بنی محارم و خویشاوندان نزدیک) ازدواج نمی کردند و مقام شاه کاهنی میان آنها توراثی بود.

شاهان مادی و هخامنشی در بازسازی های سیاسی و اجتماعی قدرت فرمانروایی را از آنها گرفته و محدود کرده بودند. در این زمان مغان که از نظر سیاسی ضعیف شده بودند، جهت نگهداری مقام خود نسبت به آیین تازه وارد زرتشتی پذیرش نشان داده و آنرا اعلام کردند (آیین زرتشت بسیار قدیمی تر از کیش مادها بود و به تازگی میان مادها رواج پیدا کرده بود).

و اما زمانی طول نکشید که آنها توانستند باور و رسوم و آداب خود را به عنوان باورها و سنن دیگر خویش در دل آیین تازه وارد زرتشتی جاسازی کنند. با توجه به تأثیرات مغان در انحراف آموزش های زرتشت، باید به بررسی مادها و فرهنگ تاریخ آنها پرداخت.

1 - دین مادهای غربی (پیش از سده ۹ میلادی): چون از کیش مادهای غربی نوشته ای باقی نمانده، از روی نقوش بازمانده و اسامی و شکل تدفین و اشیاء مقدسه و تا اندازه ی از سبک معماری آنها باید به جستجو پرداخت. از مدارک موجود آشکار می شود که مادی ها غربی، اعتقاد به خدایان داشتند که از آنها تندیس و بت می ساختند. شکل این بتها و اساطیر را تا اندازه ای می توان از روی نقوش منقور بر زیورهای فلزی مشاهده و پژوهش نمود. این اشکال از اعضای بدن حیوانات و به ویژه شیر و عقاب یا شاهین است، در این نقوش زیاد به ویژه شیر و عقاب یا شاهین است، در این نقوش زیاد دیده می شود که ویژگی های مردم ماد غربی بوده و معین هاست که بعداً در نقوش برجسته هخامنشیان به عنوان مظهر شیر دیده می شود.

**۲**-**دین مادهای شرقی:**آگاهی ما مربوط است به نام هایی که در مدارک آشوری باقی مانده و با اسامی و واژه های اوستایی نزدیکی و یکسانی دارند. در سده ۸-۹ پیش از میلاد، ماد مرکز اشاعه و تفکرات دینی و فرهنگی بوده است.

نباید تصور کرد که ماد مرکز پیدایش و نصفه [زبان] اوستایی بوده، چون اسامی و واژه هایی که از اوستا و شکل زرتشتی آن به این سرزمین نفوذ کرده، به شکل مادی و به تابعیت زبان مادی در آمده است و شاید بتوان گفت که مادها واسطه ای برای انتشار و اشاعه فکر اوستایی و آیین زرتشتی بوده ند.



## مُغان چه کسانی بودند؟ و در تفسیر آن

'

دكتر بُرزو نجمي

به همین نظر از زمان مادها به بعد، به طور کلی، روحانیون و کاهنان همه ی مذاهب ایرانی، مغان یا مجوسان دانسته و نامیده می شد. این تصور موجب ابهامات، اتهامات و ناراستی هایی شد که تاریخ هرگز چنین ناراستی و سردرگمی را به یاد ندارد. به عنوان نمونه، در کاپادو کیه (ترکیه فعلی) که بیشتر اهالی آنجا را میترائی ها تشکیل می دادند، نیز کاهنان خود را مُغ می نامیدند. در پایان دوران اشکانیان و ساسانیان، یونانیان و رومیان نیز با ناآگاهی کامل، پیشوایان آئین زرتشت را مُغان می نامیدند. در کنار زرتشتیان در ایران، روحانیان پیروان مذاهب زروانی، خود آئین مُغی مادی، و دین های متداوله دیگر در ایران نیز مُغ نامیده می شدند و همه ی آئین منتشره در اثر انحراف و ناآگاهی، دین آور خود را زرتشت برزگ

شوربختانه از آغاز سده چهارم پیش از میلاد، پیوند نادرست میان نام زرتشت بزرگ و مُغها انجام گرفته و تثبیت شده بود. اولین نویسنده ای که از زرتشت مجوس نام برده خسانتوس لیدیائی (ترکیه ای) است که احتمالاً در سده چهارم پیش از میلاد می زیسته است. پژوهش نشان می دهد، که خسانتوس از زرتشت نام نبرده و فقط از مُغ یا مجوسان شرحی آورده و بعدها افرادی که از آثار او نقل قول کرده اند، نام زرتشت را به جعل وارد آثارش کرده اند. این نسبت نادرست درباره ی زرتشت به عنوان آئین مُغی همچنان ادامه یافت.

در اواخر دوران نفود فرهنگی یونان نوشته های مذهبی - عرفانی که بیشترین آن باورهای گنوستیگی و نو افلاطونی است به نام آموزش های مُغان یا مجوسان کلاً انتشار پیدا کرد و با نام زرتشت بزرگ و آموزش های او درآمیخت که اصولاً چنین آثاری با افکار و اندیشه اصیل آن بزرگوار سازگاری نداشت، بلکه همیستار آنها بود.

چون نام زرتشت بزرگ با دیانت مغی درآمیخت و مشهور همگان گشت، مردم خواستند از این رهگذر از افکار فلسفی و مذهبی گنوستیکی و نو افلاطونی که بیشتر به باورهای مسیحیان نزدیک است (که بیشتر باورهای مهرپرستی را به ارث برده اند) بهره برند و آنها را به مُغان و به طور غرض ورزانه یا ناآگاهانه به زرتشت نسبت دادند.

سرزمین مادهای غربی در آذربایجان (آذرپادکان) که مهم ترین مرکز مادها بود و به موجب اوستا (یشت ۱۸ یااشتاد یشت)

«ری (رغ یا رگ)» مرکز بزرگ ترین روحانی یا جانشین زرتشتِ شده بود. این سنت همچنان ادامه یافت و ری مرکز مس مغان (موبدان موبد = موبد بزرگ یا به زبان تازی کبیر المجوس) شد.

با گسترش آئین مُغی زرتشتی جهت اداره اموال و املاک معابد، آتشکده های زیادی درست شد و مراکز دیگری مانند «ری» ایجاد شدند. اما چون آذربایجان اهمیت بیشتری داشت، بدین جهت از دوران اسلامی به بعد و از زمان ساسانیان با ناآگاهی و غرض ورزی بیشتر، ارومیه را به نادرستی زادگاه زرتشت معرفی کردند. مُغ ها با انجام این کار ناشایست، زادگاه زرتشت را از شمال شرقی ترین ناحیه ایران ویج (خوارزم و خراسان بزرگ) به شمال غربی ترین ناحیه ایران ویج (در آذربایجان) منتقل نمودند و به کردارهای زشت خود افزودند.

رابطه ی آترونان و مغان نیز از موضوع های دشوار تاریخ مطالعات زرتشتی است. زرتشت جانشینی را پس از خود تعیین نکرد و ساختن معبد و آتشکده و غیره را نیز توصیه ننمود. آتشکده یا آتشگاه از یادگار دوران آریائی است که آترون ها یا آذربان ها از آتش آن مکان برای خاموش نشدن و پاکیزه نگاه داشتن، پرستاری (نه پرستش) می کردند. آتشگاه مکانی ذخیره آتش برای استفاده و برداشت مردم جهت تهیه خوراک و گرم نگاه داشتن منازلشان بود.

چند سده پس از وفات زرتشت، آترون ها (آذربانان یا خادمان آتشگاه) عهده دار رسیدگی به کارهای بهدینان شدند و آن مسئولیت را به شایستگی انجام دادند. در این زمان مُغان، این مقام را از آترون ها به زور سلب کردند. در زمان ساسانیان نیز قدرت در دست مُغان بود ود ر نظر خواص و عوام، آنها روحانیون زرتشتی شناخته می شدند و آترون ها را که باورهای آنها را پذیرا نبودند و با آنها در گیری داشتند و مقاومت می کردند، بیرحمانه سرکوب کردند.

رسوم و تشریفات ساده و بی آلایش کیش زرتشت را می توان تا اندازه ای دنبال کرد و به دوران مُغان رسید. می شود گفت که مُغان تا حدی زرتشتی شده بودند و از طرفی سنن و تشریفات سخت و آزار دهنده و باورهای خودشان را وارد کیش زرتشت نموده آن را به انحرافات و سنن مُغی آلوده نمودند.

همسان ساختن کیش گات هائی زرتشت با باور و آئین مغان که کم و بیش باورهای آریائی است، دلیل بر ناآگاهی نویسنده و یا گوینده دارد. در کتاب های زرتشت به کرّات از واژه دین استفاده شد. زرتشت در یسنای ۵۳ بند ۱ گات ها دوبار دیگر، آموزش های خود را دین بهی (دین بهترین راستی) نامیده است و تأکید نموده است که دین یا دیانت همان وجدان یا حس درون بینی و پیرامون نگری است و دین یا دیانتی بهترین است که با بهترین راستی و مراه دیانتی بهترین است و دین یا با برابر باشد. (دین بهی در گات ها دئنیا – ونگهویا نامیده می شود).

پیروان زرتشت پس از درگذشتش دین بهی را دین زرتشتی نامیدند. زرتشت در اشتودگات ها، یسنای ۴۳ بند ۱ و ۲ و ۳ دین را چنین بیان نموده:

آفریدگارا (ای مزدا) فروغ نیک اندیشی را بر من بتابان تما برخورداری از آن در مهربانی، خرسندی و آرامش بخشی به دیگران کامیاب گردم (همه جا صحبت از فروغ خرد و نیروی راستی درونی است). در جامعه بهدینان، روحانیت منحرف جای خودنمایی دارد و نه تشریفات و شعائر کلیسائی.

دنباله دارد...



# کلینیك همگانی رایگان

در روز ۱۴ ژوئسس ۲۰۰۹ پزشکی قرار گرفتند. قسمتی از خدمات ارائه شده عبارت مركز زرتشتيان كاليفرنيا شاهد بودند از: نخستین کلینیك همگانی رایسگان ایرانی در جنوب معاینهٔ عمومی، اندازه گیری قند و کـلستـرول، گرفتی ای. كاليفرنيا بود.

> این کار بزرگ از ماه ها پیش با برنامه ریسزی عده ای از علاقه

مندان و داوطلبها شروع شد. با دکترها و متخصصین پزشکی تماس گرفته شد و نیك به گونهی همگی آمادگی خود را در این امر رایگان پذیرفتند.



آزمایش های خونی را عهده دار بود نیز برای همین کار مهم آماده شدند. بیش از ۵۰ انفر در این روز از کلیـنیك استفاده كردند و مورد معاینات و آزمایش های



درمانی، مساوره پوستی، پزشکی کودکان، دندان پزشکی، آزمایشهای زنانگی، کایروپراکتیك، فیزیكال تراپی، مشاوره دارویی، و...

همگی هموندان بر این پـندار هستند که برپایی این نوع کلینیك یکی از خیّر خواه ترین

کمك به هـموندان مى باشد، و تقاضای تکرار این گونه برنامهها را دارند.

در پایان، از تمام داوطلبین و دست اندر کاران مرکز زرتشتیان کالیسفرنسیا کسه در این امسر خیّر کمك نمودند، سیاسگراری می شود منجمله از آقسای دکتر شاه، خانم فرشته صارمی، خانم پرمیس خطیبی، کادر تدارکی و پزشکی یو سی آی

(UCI) و مرکز پزشکی میشن (WCI) و مرکز پزشکی



اینهم دو تصویر از درون آتشکده که مناره مسجد جامع قابل



## آتشكده ساساني نطنز

نطنز شهری که آدم از دیدن دوباره اش هم خسته نمی شه، کوچه باغ های زیبا که بافت قدیمی خودشون رو به بهسترین شکل صفظ کردنید و زیاد خبری از ساخت و سازهای نامأنوس متداول در این گونه شهرها، درش دیده نمیشه با مردمانی شدیداً

یکی از دیدنی های نطنز آتشک ده منسوب به دوران ساسانی هست که ۴ ستون از هفت ستون آن هنوز باقی مونده و از چهار اتاقش هم تنها یك اتاق باقی مانده و بقیه فرو ریخته و باقی مانده ها هم در آستانه فروریزی است.

این بنا در نزدیکی مسجد جامع دیدنی شهر نطنز هست، گفته می شود مسجد جامع بر روی ویرانه های باقی مانده از این بنا ساخته شده.

به دلیل اینکه این بـنا در یك مـلك خصـوصي واقع شده است، هیـچگـونه نظارت و رسیدگی هم از طرف سازمان مربوطه نمی شه.■







## Tajikistan Flag's Zoroastrian Symbolism

Tajikistan's president, Emomali Rahmonov, has promoted Tajikistan's awareness of its Zoroastrian and Aryan roots in his book The Tajiks in the Mirror of History. This awareness has lead to the incorporation of Zoroastrian symbolism in its flag.

The seven stars in the center of the flag represent the seven Amesha Spentas. The crown (taj in Persian and Tajik) represents both the name of the people and the country, as well as the Samanid crown.

While the green, white and red have other professed meanings, red and white are traditional colors connected with Zoroastrianism, while green represents nature and

creation.

#### The symbolism of colors

The colors used for decorating the home, as well as for clothes, are white and red. White symbolizes light, milk, purity, goodness and honesty - essentials for human well-being. Red symbolizes the sun and blood, the source and essence of life. Red also symbolizes fire and flame.

The tradition of using white with red for accentuation continues with the Zoroastrians of India. Red flowers are interspersed among the white flowers used in ceremonies. Red is added to white chalk designs used to deco-



rate the threshold of doorways

Indian Zoroastrians have borrowed from the Hindus of India the practice of applying a red paste to the forehead of, say, a couple getting married. The use of black is avoided as it symbolizes ignorance and

## Farvahar Island in the Persian Gulf

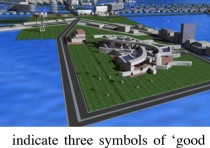
By: Behrooz Khalili

the Nasuri Fort, Dakhme (the Zoroastrian Cemetery), and a market.

As per Iranian belief, the farvahar is a part of every being, and with the farvahar we can enlighten our path towards development and that best light. Different parts of the farvahar have been explained as follows:

The farvahar, or farohar, is the spirit of the human being that existed before his/her birth, and will continue to exist after his/ her death. It is to remind people of the purpose of life on this Earth, which is to live in such a way that the soul progresses spiritually and attains union with Ahura-Mazda (the Wise Lord). This state is called Frasho-kereti in the Avesta.

The farvahar's face resembles that of a human being and therefore indicates its connection to humanity. There are two wings which have three main feathers. These main feathers



'good deeds', which are at the same time the motive of flight and advancement. The lower part of the farvahar

reflection', 'good words', and

consists of three parts, representing 'bad reflection', 'bad words', and 'bad deeds', which cause misery and misfortune for human beings.

There are two loops at the two sides of the farvahar, which represent Sepanta Minu and Angra Minu. The former is directed towards the face, and the latter is located at the back. This also indicates that we have to proceed towards good and turn away from bad. The circle in the middle of the farvahar's trunk indicates that our spirit is immortal, having neither a beginning nor an end.

One hand of the farvahar points upwards, showing that we have to struggle to thrive. The other hand holds a ring. Some interpreters consider that as the ring of covenant, representing loyalty and faithfulness, which is the basis of Zarathustra's philosophy.



The

Great

By: Tehran



With the overwhelmig concern for human rights in recent news media over the turmoil in Iran, it interesting to note that the concept of human rights itself began in Iran almost 3000 years ago - with a ruler known to the world as Cyrus the Great.

The 'king of kings' created a heritage of peace and prosperity in his 30-year rule as emperor (around 530BC). The founder of the

Persian Empire under the Achamenid Dynasty, Cyrus the Great was the first Zoroastrian king, creating a world empire and leaving a legacy of principle and precedence.

Following Zoroastrian principles, Cyrus the Great expanded Persia, creating the largest empire the world had ever seen. With major campaigns into the Median, Lydian, and Neo-Babylonian Empire, Cyrus was a conqueror. However his policy of tolerance, respect, and acceptance made him so much more. By respecting the customs, traditions, and religions of the newly-acquired lands, Cyrus the Great was able to establish himself as a true leader. Unlike other conquerors, Cyrus was seen as liberator.

Cyrus the Great's tolerance, respect and acceptance formed what may be his greatest legacy. The First Declaration of Universal Human Rights was drafted on a cylinder around 539BC. Displaying the familiar phrases that all men and women are 'created equal' and have the rights to 'life and liberty', this declaration outdates all others by a thousand years.

The Cylinder of Cyrus introduced a new humanitarian concept into the world. Banning all types of slavery, indentured servants, and other forms of servitude, banning racial and sexist prejudices, banning religious intolerance and stating Zoroastrian principles as its foundation, the First Declaration of Uni-

Human Rights set a legacy that is currently quoted by institutions such as the United Nations and Amnesty International.

More Nobel Peace Prize winners quote Cyrus the Great in their acceptance speeches than any other author, poet, or leader in the world.

Buried in the ancient capital of Pasargard and ranked in the top 100 most influential people in all of history, Cyrus the Great will never be forgotten, even if his legacy has been soiled. The foundations of his legacy are simple: good thoughts, goods words, good deeds.



Plans to build an artificial island in the shape of a farvahar in the Persian Gulf are close to completion.

This artificial island will be built in the southern part of Pars, on the outskirts of the historical harbor of Siraf, one of the oldest cities of Bushehr province. It is being built on land measuring 3km x 5km, and plans include boarding and lodging sites, hotels, a university, a solar energy center, a playground, and a large International Hall for cultural speeches and conversations.

Dr Esfandiyar Ekhtiyari (the Iranian Zoroastrians' MP), a member of the island's management team, informed us that plans for this project, which is being supervised by 60 executives, will be executed in the near future.

Once Siraf's harbor was host to big ships that arrived from main Iranian and Middle East harbors. However, due to an earthquake and tsunami in the spring of the year 398, Ghamari, most of it was destroyed, and now the only remains are the Siraf Jame Mosque,

By: Shapur Negareh

# In what may have been a glimpse of diversity in an administration under Mir Hossein Mousavi, senior representatives of Iran's native Jewish and Zoroastrians joined him to celebrate Persian Gulf Day.

Faced with foreign efforts to falsify the historic and correct name of the Persian Gulf, Iran has designated April 30 as Persian Gulf Day. This year, the Day's slogan was, 'Iranians' desired Persian Gulf: Clean, Prosperous, Secure.'

In Tehran, the main conference marking the day was at the Warsaw Cultural Center, and featured many cultural and religious luminaries, led by the presidential hopeful Mousavi. It also included the outstanding Jewish poet Ibrahim Sa'idian and the Zoroastrian poetess Tooran Shahriari, who was accompanied by her coreligionist, the Magus Rashid Khorshidian from Tehran's Society of Magi.

First, the septuagenarian Shahriari, whose day job is as a leading defense attorney, enthralled the audience with her poem 'Persian Gulf'.

But it was Sa'idian who roused the audience with the passionate rendition of his powerful verse, pointing out that he was one of the first Iranians to give a poetic response to the attempts by the 'arrogates of the world' to undermine fidelity of the historic waterway that has been known as the Persian Gulf throughout recorded history. Indeed, his reading was interrupted several times by the spontaneous applause of Mir Hossein Mousavi and others in the audience who were mostly from the spheres of arts and culture.

Sa'idian, who also heads Iran's Jewish Cultural, Artistic and Social Center, explained that he had felt insulted, both as an Iranian and as a member of the Jewish community that has thrived in this land for 4,000 years, and his verse reflected his anger perfectly.

Earlier, the former culture minister Ahmad Masjed-Jamei delivered an analytical speech explaining the significance of the Persian Gulf for trade, cultures and all the civilizations who live around it, and for many further away.

## Minorities join Mousavi



## Persian Gulf fest

He said that from the days of the Persian Empire to the later Muslim traders, Armenian seamen carried pilgrims to Mecca, Zoroastrian local lords acted for the Caliphate to ensure the security of trade routes, and Iranian Jewish traders shipped Persian Gulf pearls to clients as far as China.

The blue waters of the Persian Gulf nourished all the natives, and its name, as with Iran itself (a country where multi-ethnicity and tolerance has always been woven into its fabric), has stood for diverse peoples living and prospering together.

And, as in the country bearing its name, local conflicts started with the arrivals of ships of greed from over the horizons, who sought to spread divisions, in order to conquer and exploit.

The final - and star - speaker of the evening was Mir Hossein Mousavi, the unassuming, yet much admired former prime minister during the Saddam-imposed war on Iran.

Since leaving high office, Mousavi has devoted himself to cultural activities and has done much for Iran's Academy of Arts, which he heads.

He was persuaded to enter the political fray and announce his presidential bid by what he saw as the dangers facing the country.

Although this was a cultural evening, Mousavi used it to outline some of his foreign policy objectives, should he be elected in the polls set for June.

Recalling Iran's uniquely rich and ancient civilization, and the influence of its culture throughout the ancient world, Mousavi explained that the country should not put all its

eggs in one basket of relationships with a couple of states, and should instead retrace its historic footprints across Central Asia, to India and China, in search of partners.

To underline this, he gave the example of how any attempts to take the word 'Persian' out of the phrase 'Persian Gulf' have met with uproar, not only in Iran or among the Persians, but also throughout Asia, in countries like Tajiki-

stan.

He went on to explain that the issue of the Persian Gulf 'is not a matter for Persians only, but it forms a part of the identity of all nations of Iran, who will rise to defend it.' He gave the example of Mohammad Ali Movahhed who is (like Mousavi) from Tabriz and a native of Iran's Azerbaijan region, but who wrote the 'definitive study of the Persian Gulf and the three islands (of the Greater and Lesser Tunbs and Abu Musa claimed by UAE).'

Drawing a parallel with Europe where, from the humble origins of the European Coal and Steel Community in 1951, there is a now a massive European Union with 27 member states, Mousavi pointed out that the 'relationships among European states were far more distant than our present relationships with states like Tajikistan, Azerbaijan and countries around the Caucasus. But, through effective efforts over 60 years, the Europeans have managed to transform these distant relationships into a unified currency, the Euro, unified European external relations, and, ultimately, a united Europe. We must learn from these effective long-term efforts.'

However, Mousavi warned that this reorientation will need patience. 'Regional policies must be formulated for the long term with persistence, in a way that each new (Iranian) government would not alter it with its own policy preferences. For, if our hands are full, then we can face the world and defend our national interests.'

And, those interests include keeping 'Persian' forever attached to 'Gulf'. For it is far more than a mere symbolic matter, and signifies the sphere of Iranian identity and interests with a very definite red line.

Iranian classical musical ensemble banned by the Iranian government



The highly acclaimed and controversial Iranian musical masters, Homay and the Mastan Ensemble, visited New York City on September 19, 2009, to perform the latest compositions by Homay at the Lincoln Center.

This performance was one of the highlights of their 11-city US tour, which started in Los Angeles at the Walt Disney Concert Hall in front of a sold-out audience, in collaboration with the world-renowned Maestro Shardad Rohani.

Founded in 2005 by Parvaz Homay, the Mastan Ensemble has grown to become one of the most popular traditional Persian musical ensembles in Iran. Since early 2009, however, Parvaz Homay has been banned by Iranian government officials from performing any of his musical pieces publicly in Iran.

Following the paths of the greatest Sufi masters Rumi and Hafez, Homay and the Mastan Ensemble encourage their audiences to live consciously. They share the universal idea of striving for a creative life by allowing love and peace to flourish from within. Rhythmic, uplifting and mesmerizing, the Ensemble plays traditional Persian music in a way that has never been heard before.

Only in his twenties, Homay is an exceptional classical artist who composes, writes his own lyrics, sings and produces his music. His ensemble consists of eight Iranian musicians. A true patriot to his motherland Iran and its people, Homay recently composed 'Sarzamin e Be Karan' or 'Boundless Land', which he dedicated to the people of Iran, delivering a message of hope and peace for their country and its future.

The Mastan Ensemble
Parvaz Homay; Vocals
Mehrdad Arabi; Daf
Arjang Faramarzi; Tonbak
Pasha Hanjani; Ney
Alireza Mehdizadeh; Kamancheh
Azad Mirzapour; Tar
Mahmood Nozari; Santoor
Ali Pajooheshgar; Barbat

## Zoroastrian students reap two digit ranks in the postgraduate entrance exams

By Behrooz Namiranian

Zoroastrian students have won the 11th, 16th, 17th and 24th ranks in the postgraduate university entrance exams.

The 11th rank belongs to Mehraban Ghonsul Parsi, who intends to study in the field of ancient Iran's languages and culture, in Shiraz University.

Ardalan Zandian won the 16th rank in Mechanical Engineer-



ing and wishes to enroll in Sharif Industrial University.

The 17th rank belongs to Azadeh Namiranian, who has decided to continue education in the field of informatics technical engineering, at Amir Kabir University, Tehran.

And, finally, the 24th rank was won by Farnaz Felfeli, who will study at Sharif Industrial University.

# Ten health habits that will help you live to 100

You don't need to eat yogurt and live on a mountaintop, but you do need to floss.

By: Deborah Kotz

The biggest factor that determines how well you age is not your genes but how well you live. Not convinced? A new study published in the British Medical Journal of 20,000 British folks shows that you can cut your risk of having a stroke in half by doing the following four things: being active for 30 minutes a day,

eating five daily servings of fruit and vegetables, and avoiding cigarettes and excess alcohol.

While those are some of the obvious steps you can take to age well, researchers have discovered that centenarians tend to share certain traits in how they eat, move about, and deal with stress—the sorts of things we can emulate to improve our own aging process. Of course, getting to age 100 is enormously more likely if your parents did. Still, Thomas Perls, who studies the century-plus set at Boston University School of Medicine, believes that assuming you've sidestepped genes for truly fatal diseases like Huntington's, 'there's nothing stopping you from living independently well into your 90s.' Heck, if your parents and grandparents were heavy smokers, they might have died prematurely without ever reaching their true potential lifespan, so go ahead and shoot for those triple digits by following these 10 habits.

Don't retire. 'Evidence shows that in societies where people stop working abruptly, the incidence of obesity and chronic disease skyrockets after retirement,' says Luigi Ferrucci, director of the Baltimore Longitudinal Study of Aging. The Chianti region of Italy, which has a high percentage of centenarians, has a different take on leisure time. 'After people retire from their jobs, they spend most of the day working on their little farm, cultivating grapes or vegetables,' he says. 'They're never really inactive.' Farming isn't for you? Volunteer as a docent at your local art museum or join the Experience Corps, a pro-

gram offered in 19 cities that places senior volunteers in urban public elementary

urban public elementary schools for about 15 hours a week.

Floss every day. That may help keep your arteries healthy. A 2008 New York University study showed that daily flossing reduced the amount of gumdisease-causing bacteria in the mouth. This bacteria is thought to enter the bloodstream and trigger inflammation in the arteries, a major risk factor for heart

disease. Other research has shown that those who have high amounts of bacteria in their mouth are more likely to have thickening in their arteries, another sign of heart disease. 'I really do think people should floss twice a day to get the biggest life expectancy benefits,' stresses Perls.

Move around. Exercise is the only real fountain of youth that exists,' says Jay Olshansky, a professor of medicine and aging researcher at the University of Illinois at Chicago. 'It's like the oil and lube job for your car. You don't have to do it, but your car will definitely run better.' Study after study has documented the benefits of exercise to improve your mood, mental acuity, balance, muscle mass, and bones. 'And the benefits kick in immediately after your first workout,' Olshansky adds. Don't worry if you're not a gym rat. Those who see the biggest payoffs are the ones who go from doing nothing to simply walking around the neighborhood or local mall for about 30 minutes a day. Building muscle with resistance training is also ideal, but yoga classes can give you similar strength-training effects if you're not into weight lifting.

Eat a fiber-rich cereal for breakfast. Getting a serving of whole-grains, especially in the morning, appears to help older folks maintain stable blood sugar levels throughout the day, according to a recent study conducted by Ferrucci and his colleagues. 'Those who do this have a lower incidence of diabetes, a known accelerator of aging,' he says.

## Ferdowsi



UNESCO has agreed to Iran's proposal for the registration of Shahnameh millennium programs on its calendar of events in 2010. The proposal was put forward by the Ferdowsi Foundation early last March, and the Iranian National Commission for UNESCO submitted it to UNESCO's head-quarters in Paris.

The autumn program, set in Germany, has been postponed to the first month of winter. A total of 23 tea-house paintings created by the Iranian artist Mansur Vafaii will also go on display during the event.

The Ferdowsi Foundation has suffered extensively from various backlashes in recent months. In June 14, on the Commemoration Day of Ferdowsi, the unfinished foundation building in Esfahan was demolished by the Islamic Republic for no apparent reason. The destruction was executed in the presence of Saqaee-Nejad, the mayor of Esfahan.

The 6,500-square-meter building was constructed near the Sassanian Shahrestan Bridge, east of Esfahan, and was founded from charitable sources.

Ferdowsi and the Iranian language

Ferdowsi's epic masterpiece, The Shahnameh, also known as The Book of Kings, is the crown jewel of New Iranian literature and is cherished by all Iranian societies, including Afghanistan, Tajikistan, Central Asian states, and the Persian Gulf state of Bahrain.

Aside from its utmost literary importance (it is written in almost pure Iranian), it has been pivotal in the resurrection and survival of the Iranian language. The Shahnameh reflects Iran's pure cultural values, its ancient religions, and a profound sense of Iranian identity, nationalism and Iranianhood.

By: Dr. Niaz Kasravi

If you are anything like me, you believe that we, as human beings, have a great capacity to do good, and that we have the capacity for evil as well. The Zoroastrian religion teaches us that our calling in life is to use our good mind to choose good over evil. This is the reason that I have considered it my duty to work towards creating a world where people's humanity, human rights and civil rights are not only respected, but revered.

But sometimes things happen to make you question your belief in the goodness of human beings. We look

around, and we see people being brutally suppressed and violated at the hands of their own government, merely for standing up and demanding their basic human and civil rights. We see innocent young people being beaten and shot to death as they participate in peaceful protests.

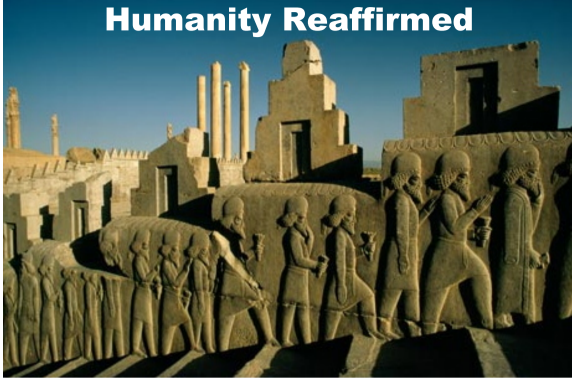
Closer to home here in the US, we watch as an unarmed young man is shot in the back by metro police. We see a law enforcement officer bragging about witnessing the death of a young black man to his drinking buddies at a bar. We see a 72-year-old grandmother being tasered by a police officer because she is being verbally combative.

The power of the internet has made these types of images and stories available to us at a click of a button. I remember watching some YouTube footage of the post-election events in Iran a few weeks ago. It showed a young man lying on the street, bleeding and writhing in pain, and about 20 people filming him with their cell phones. It was a grueling image. I didn't know how to feel. Why were people's first instincts to record images versus trying to help?

These images I had been exposed to over the last few months began to get to me. I watched as images from Iran flooded the internet, showing the chaos that my country of origin had descended into. I looked on and saw the cases of abuse that are still prevalent in the country I consider home. I began to wonder whether I had been fooling myself for the entire course of my adult life, fighting for a humanity that is more ideal than real, that only exists in my mind, that only represents how I want things to be.

I started to buy into the often cited claim that our lives are ruled by politics, that the world is merely a game of chess played by those in power, and we are just the pawns.

But if you let this belief consume you, I soon learned, then life becomes pointless. The framework of this mindset requires that you view life as trivial: we are put here to fight for power and get as much of it as we can while we are alive, and essentially disregard



And I guess it comes down to a personal choice: will you believe the more cynical view of our world which disregards humanity, or will you believe in the potential for humanity to do good?

I can only tell you the decision I came to and leave you to make your own choice. We are not perfect beings. We make mistakes, grave mistakes. We have the potential to fill the world with fear and hate and revenge. And we tend to do that quite a lot. But we also have the potential to do good. We have the power and the capability to reverse evil, fight the urge to go towards evil, and certainly demand that every governing body in our world respect the basic human rights that are inherently due to every individual.

We are not there yet. But maybe in a world where human rights are guaranteed and our human dignity respected, the tendency for evil will slowly start to subside. Maybe in that world, the images of brutality we are getting so accustomed to will slowly begin to decline. Maybe if more of us demanded that those with power respect everyone's humanity, and we held them accountable if they didn't, we would see less suppression.

For me, that is a world that is worth fighting for. It offers something greater than what we are and have been. It offers the chance to evolve into a better human race.

And if you ask me, 'What if you're wrong? What if all these maybes turn out to be an illusion?', I will say to you, 'What if I'm right?'

For me, that is a chance worth taking and a fight worth taking on.

And each of us can take this on. The first step is to

remember our guiding principles: humata, hukhta, huvarshta – good thoughts, good words, good deeds.



## North America

## **ZOROASTRIAN PHONE DIRECTORY**

Serving The Zoroastrian Community & More



Proven High Consumer Usage For Further Information

(714) 893-7437

## Scholars resolve to revive Persian in India at conference

A mega-conference of Persian teachers concluded recently in Amritsar, India. Noted international scholars in the Persian language, who had gathered to participate in what was officially termed as the 28th International Conference of Persian Teachers, were of the view that Persian should be made a compulsory part of the syllabi in the country's universities and other educational institutions. They resolved that a Council for the promotion of Persian should be constituted by the government.

It was also concluded that all vacant posts for Persian teachers at different educational institutions should be filled immediately, and short-term courses should be introduced in Persian for advocates. That is considered particularly important as much of the legal parlance used in the country, particularly in Punjabi, is drawn from Persian.

The valedictory function for the conference was held at the Guru Nanak Dev University. Eminent Sikh scholar Professor Prithipal Singh Kapoor, and more than 150 Persian scholars from India, Iran and Afghanistan presented their views at the conference. More than 25 research papers were also presented by noted scholars on the relationship of Persian with Sikhism, and also on the importance and relevance of the Persian language in general.

The scholars opined that Persian courses should be made compulsory for Masters students in history, especially at the Guru Nanak Dev University. They said that short-term orientation courses/ refresher courses, etc, should be arranged to popularize the language among non-Persianspeaking people, to acquaint them with the influence of Persian on Indian literature. They also resolved that vacant posts for Persian in the Department of Archeology, museums and in various universities should be filled immediately. They urged the government to establish a council for the promotion of Persian language and literature, for the preservation of the rich cultural heritage of Persian, because many manuscripts are written in Persian.

Professor Prithipal Singh Kapoor, former Pro Vice-Chancellor of Guru Nanak Dev University, highlighted the importance and relevance of the Persian language and its situation in Punjab. He said Persian had a great cultural heritage. Talking about the relationship of the Persian language and Sikhism, Professor Kapoor said the interaction of language started with Guru Nanak.

No considerable efforts had been made to rescue the Persian language from its forced oblivion, and there is a need for the textual study and theological analysis of poetical works by Bhai Nand Lal, a Persian scholar.

Prof Balkar Singh said Persian sources had been important for researchers of Sikh history. He further added that Persian writings by Bhai Lal were absolutely in tune with the Sikh spirit, which provided the key to unlock the spiritual secrets and mystical flights of Sikhism through his poems.

Giving brief historical facts about Bhai Nand Lal, Balkar Singh said he was one of the 52 poets in the court of Guru Gobind Singh. Son of Diwan Chajju Ram, mir munshi or chief secretary of the Governor of Ghazni, Bhai Lal in a short time acquired great proficiency in Persian and Arabic languages.

After the death of his parents, he decided to return to Multan where he married a Sikh girl, who used to recite Gurbani and knew Gurmukhi. Leaving his family behind, he left for Anandpur Sahib and received Guru Gobind Singh's blessings. After staying at there for some time, he left to serve as mir munshi under prince

Mauzzam (later to become Emperor Bahadur Shah), due to an acquaintance of his father, named Wasif Khan.

Aurangzeb wished to convert him to Islam because he had so beautifully interpreted the verses of the Koran. Fearing persecution, Bhai Lal and his family left for northern India. Leaving his family in Multan, he once again came to stay with Guru Gobind Singh at Anandpur Sahib in 1697. Later, he returned to Multan where he opened a school of higher education in Persian and Arabic.

Professor Singh said Bhai Lal's seven works in Persian poetry included Diwan-e-Goya, Zindgi Nama, Ganj Nama, Joti Bigaas, Arzul Alfaaz, Tausif-o-Sana and Khatima, and Dastural-Insha, as well as three in Punjabi.

Earlier, the conference had been inaugurated by veteran journalist and former Rajya Sabha MP Kuldip Nayyar. 'All the borders should only be laquers (lines),' Nayyar said to the delegates. 'India has good relations with Iran and Afghanistan. They are from one culture, having a similar way of living.'

S M Nabi Zadeh, Ambassador of the Islamic Republic of Iran, Sayed Makhdoom Raheen, Ambassador of the Islamic Republic of Afghanistan, and Jathedar Joginder Singh Vedanti of Sri Akal Takht Sahib also expressed their views.

Jathedar Joginder Singh Vedanti highlighted the importance of Persian in the verses of Guru Gobind Singh in the Zafarnama and the writings of Bhai Nand Lal, and expressed the wish that Persian scholars would help in the analysis of Gurbani and the Sikh religion.

Source: WSN Network

# Italian team will help restore Cyrus the Savior's tomb

A team of Italian archeologists have agreed to restore the tomb of the ancient Iranian Empire's founder Cyrus the Savior, under an agreement recently signed in Tehran between Italy's culture ministry and Iran's cultural heritage body.

'I am most satisfied by this agreement,' said Italy's culture minister Sandro Bondi. 'A team of highly competent Italian restorers armed with highly sophisticated equipment will restore Cyrus the Great's tomb to its former spendor.

'Once again, Italy's excellence in restoration work will contribute to preserving an extraordinary ancient monument which is an asset that belongs to humanity,' Bondi added.

Under the agreement, a team of Italian architects, geologists, microbiologists and restorers will work alongside Iranian counterparts in southwest Iran over the next three years, Italian archeologist and project leader Giuseppe Projetti told Adnkronos International (AKI).

'They will study the condition of the tomb and

its micro-climate, scan it and produce the documentation for the project to restore it,' Proietti said.

A team of Italian technicians has for the past year been restoring a tower on the ancient Iranian citadel of Bam's walls, Proietti noted. Located in southern Iran, Bam is also a UNESCO World Heritage Site.

The tomb of Cyrus the Savior is located in the ancient city of Pasargadae, the first capital of the Iranian Empire, founded by Cyrus the Savior in the 6th century BC.

It is also close to the ancient palace complex of Persepolis, founded by Darius I in 518 BC. Both cities are UNESCO World Heritage Sites.

'Cyrus the Great was a giant figure in ancient Persian history. While there are important Islamic sites, his tomb symbolizes Iran's identity and its national spirit,' said Proietti.

The famous ancient Greek warrior Alexander visited Cyrus the Savior's tomb in the 4th century BC as a sign of respect.



Adobe, or mud brick, structures have formed the basis for the human drive to inhabit the earth ever since civilization began in earnest. Entire kingdoms and even empires have used adobe in their infrastructural efforts.

Over the centuries, different methods have been introduced to make such building structures more durable. The civilizations that achieved success left their undeniable mark on human history, while others dissolved back into dust without a trace.

Ancient Iran developed a method for making adobe that extracted oxygen during the cooking process, and thus came up with a near-perfect construction material that was light, durable and smooth-surfaced. Once polished, it resembled limestone.

Adobe is a low-cost, readily-available construction material manufactured by local communities. Adobe structures are generally self-

# Ancient Persian technology: adobe making

made because the construction practice is simple and does not require additional energy consumption. Skilled technicians (engineers and architects) are generally not involved in this type of construction, hence the term 'non-engineered construction'.

In addition to its low cost and simple technology, adobe construction has other advantages, such as excellent thermal and acoustic properties. However, adobe structures are vulnerable to the effects of natural phenomena such as earthquakes or ground shaking following bomb or artillery strikes in war zones.

Due to their heavy weight, adobe structures are unable to resist high levels of force and therefore fail abruptly.

Should adobe buildings be constructed correctly, however, they can produce the most breathtaking skylines.

## Side by side

## Love lost

By: Shalini Kashyap Cyrousi

What can I do when my heart is consumed? Where can I go when I can't leave my house? Who will I run to as my world falls apart? Why couldn't I love a little less in my life? Why can't I see that I'm fair and true? Who will believe that I've never loved like this before? When will I see happiness in my eyes? When will I love me for who I truly am? Why can't I accept that there's nothing wrong with me? Where can I hide when I don't want to be seen? Who can I run to when all I want is you? Who can I trust when I want to trust you? Who will save me when you turn on me? Who will save my heart when it breaks down completely? Will you ever love me the way I loved you? Will you ever want me the way I wanted you? Will you ever see me as I have seen you? Will you fix my heart and my soul? Or will you leave me standing as you've done in the past? I think I'm very naive and at times so blind But loving you was worth all the hurt you left behind.

By: Mahzad Shahriari

Through the good times and the bad
Together we walk side by side
Any problems we have between us
In each other we always confide

We understand each other's feelings
And to each other know what to say
When one of us is feeling down
The other chases their blues away

Any problem one can't handle The other takes upon their back We always lean on each other When things get out of wack

Laughter rings out between us

More often than not

And when we're side by side

Our troubles are soon forgot

## A friend

By: Sir Shotgun

## Risk

By: Shalini Kashyap Cyrousi

You say I could be yours
You say I could be it all
You've found in me what you can't find in anyone
else
Yet you go and leave things to be discussed
Do I believe you or do I leave you
You've become evasive
You've become impulsive
You're not like me and I think that's why I like you
We get along so I wonder why
Why you won't take that risk
That risk to love me and let me love you
Guess it wasn't meant to be
I still don't know

But in time we'll see

A friend is the one who tells you the truth regardless of the cost,
A friend will help you find the things
You'd given up as lost

A friend will never put you down or make you feel alone, He'll smile and try to comfort you 'cause together you have grown

A friend is the one who picks you up when you've fallen on the ground, A friend is the one whose voice at night is a welcome, warming sound

So when you think you're on your own and wish you had a helping hand, Remember, a friend is the one who, when you cry, will always understand

Because the world is full of people who will laughingly pretend,
But, when it's said and done
You're lucky if you've got a friend...

## Never surrender

By: Corey Heart

Just a little more time is all we're asking for
Cause just a little more time could open closing doors
Just a little uncertainty can bring you down
And nobody wants to know you now
And nobody wants to show you how
So if you're lost and on your own
You can never surrender
And if your path won't lead you home
You can never surrender
And when the night is cold and dark
You can see, you can see light
Cause no-one can take away your right
To fight and never surrender

With a little perseverance you can get things down
Without the blind adherence that has conquered some
And nobody wants to know you now
And nobody wants to show you how
So if you're lost and on your own
You can never surrender
And if your path won't lead you home
You can never surrender
And when the night is cold and dark
You can see, you can see light
Cause no-one can take away your right
To fight and never surrender, to never surrender

## Angel

By: Shalini Kashyap Cyrousi

My little angel That's what you are Keeping you beside me and never far Loving every moment Cherishing all you do Nothing in the world could separate me from you So innocent and sweet You have no idea Everything you do is perfectly clear Your tiny little cries make me laugh and cry You being near me makes me want to try Trying to be patient and effortlessly kind Keeping your thoughts always in mind Respect is all I have when it comes to you Leaving you alone simply wouldn't do I hope you realize how much you are loved For me anyway you are more than enough

## Persian Gulf Forever

Despite ancient Greek, European and even Arab documents reiterating that the Persian Gulf has always belonged to Iran, there are calls by some Arab states to change the name of the Iranian sea.

April 30 has been declared Iran's National Persian Gulf Day to show the world that the name will never be distorted by baseless claims and demands.

The Persian Gulf is located along the Oman Sea, between Iran and Saudi Arabia. It is spread over 233 thousand kilometers and is the third biggest gulf in the world.

The ownership of the Persian Gulf has been violated by expansionists since the 15th century. Historical documents say ancient Greeks used the name of 'Sinus Persicus', meaning Persian Gulf, in their books; therefore, there is no doubt in the name, since it was first used by valid sources who were not Iranian.

Also all written historical sources from Pythagoras' itinerary, written in 570 BC, to works produced in 1958 have used the term 'Persian Gulf'. Until the 17th century all documents had called the Iranian sea 'Khalij al Farsi', 'Bahr al Farsi', and 'Bahr al Ajam'. Meanwhile European countries named it 'Sinus Persicus', 'Persian Gulf', 'Persische Golf' and 'Golfo di Persia'.

Also the works of Moroccan Muslim scholar Ibn Battuta, the Greek-born historian and geographer Yaghout Hamavi, the Iranian poet and writer Hamdollah Mostofi, literary man and historian Hamzeh Isfahani, philosopher and poet Naserkhosro Ghobadiani, and writer Ibn Balkhi are among ancient figures who have referred to the Iranian sea as the Persian Gulf in their Arab-written books.

But the name 'Arab Gulf' was first used by the British, working in mandated Arab Sheikhs territories. A Brit-

ish political representative in the Persian Gulf, Roderick Owen, wrote his book The Golden Bubble of the Arabian Gulf in 1958, in which he said, 'I had not seen any name except Persian Gulf in geographical books and maps before, but having lived in Persian Gulf coasts I found only Arab people live there, so it is polite to call it Arab Gulf.'

Roderick Owen's statement is clearly a lie, because the majority population of the Persian Gulf coasts has always been Iranians, therefore Roderick Owen must have had a bad case of hallucination. However, if one day we find only Arabs living in England, then it will be polite to call it Arabia, and we are not far from this reality.

Observers say Roderick Owen and Sir Charles Belgrio used the name to make division between Iran and Arab

Sir Charles Belgrio, who served as British political representative in the Persian Gulf for 30 years, published a book and claimed Arab people prefer to name the sea the Arab Gulf.

Shortly after his book, the term Persian Gulf was replaced by Arab Gulf in the Arab and English press.

For the first time 11 years ago, Iran voiced strong objection against Iraq, certain Arab states and Britain for changing the name of the Persian Gulf, and Iran's customs and post organizations refused to accept shipments carrying the name of Arab

It also gave reaction to the forged name of Arab Gulf when the term was used by Arab representatives in international meetings.

Iran has held a meeting in Tehran to arrange a Persian Gulf encyclopedia with the presence of political and military officials.

## WHAT IS THE **MEANING OF LIFE?**

By: Sanam Sepehry

Lately, I have been going through this journey of internal discovery. If circumstances take away your job, your usual leisure activities, your superficial relationships and everything that you hold as your status and identity, what is left?

If life essence was coming from an outside stimulus, all of a sudden, you feel empty and lost. It seems that life's train is going by all around you, but you are too far from the stations, and you don't even know which stop you need to be at. All that you have known and thought of yourself is being pulled out from under your feet like a rug.

How to build meaning? How to find an identity? Who am I? Yes, I am a human being, and I am female. Without my job title, without my family status and without my obligations, what do I stand for? I am in search of that true identity. I have to allow it to emerge and take form to become the real me.

Most of us go through life without asking questions. We follow what society, culture, environment and authority have regulated for us. We become part of a molded box. We become trapped and lose the awareness to even question the bigger picture. The world of possibilities is right in front of us.

I am attempting to give meaning to my life. I try new experiences from the outside world. I give voice to my passions. I am starting to question my upbringing and my education. And most important of all, I am restructuring my brain to become trained in the art of deeper thinking.

Just to dig a little deeper to uncover what I am and how I see myself in this world. I associate with individuals who encourage me to uncover the layers of my consciousness. I feel that the way I was educated and taught by my parents and my educators did not teach me how to think. I used to believe that thinking is all the thought processes

that go through our minds on a daily basis. I even had to take this statement one step further.

What is the meaning of life? Is it to take notice of life's natural beauty that surrounds us? Is it to find who we are from the inside? Is it to believe a higher power and have faith that everything happens for a reason? Is it reading that has become the water that my dehydrated body seeks to clarify and shed some light on my existence? Is it observing humanity around us and forming an identity? Is it to identify one's characteristics?

Another part of me asks questions about religion, words, my purpose and the meaning of me being alive and going through this journey of self discovery, even though it is painful. I am becoming more aware of my surroundings. One conversation with a stranger on the bus guides me towards a book, which in turn triggers a concept in my mind. Interacting with different people brings new insight into my own existence. It is a work in progress and I am very excited to see the butterfly that will arise from the caterpillar, once some of my questions have been answered.

Nevertheless, I don't want to undermine the losses and the changes that one must go through in order to come out a new person. This experience is charged with raw, uncomfortable and overwhelming emotions. All of a sudden due to whatever trauma, drama or unanticipated event arises, you find yourself lost and scared. It becomes easy to just see the present obstacle as the cause of all this turmoil that you are going through. It is all connected and at times you just feel like you are hanging from a thread. Fear surfaces and pulls you from all sides. Hang on tight; the rollercoaster ride is in progress.

#### The dynasty of Jamshid

Shah Jamshid belonged to the Paradhata, or Peshdadian, dynasty which gave laws to people. So it was called the law-giving dynasty. This dynasty was started by the first king Haoshyangha, which means intellect and wisdom. Later it became Hoshang, which is still used by Parsis, and Hushang by Iranians.

## Jamshid's accomplishments

According to the Firdowsi's Shahname, Jamshid was the fourth king of this dynasty. He commanded angels and demons, was a king and a priest. The word Jamshid is derived from the Avestan word Yima Khashaeta.

It is believed that the Aryan civilization started with this dynasty, from the fact that it established a society with rules and laws; farming and metal tooling; and domestication of animals. According to Firdowsi, he divided the society into four classes, as follows:

Priests to offer the prayers to divinities.

Warriors to protect the people (Avesta, rathestar). Farmers to cultivate soils and grow vegetables and fruits (Avesta, Vastryo-fshuyante).

Artisans for arts, metallurgy and wood working (Avesta, Hutoxan).

With this classification, Jamshid employed people to build mud brick houses, palaces and castles. He

taught cleanliness by building hammams (baths). So the hammam could be an old Iranian tradition.

He believed in the dignity of labor if the world were to flourish. He said, 'Laziness maketh freemen slaves.' Yet, artisans were not slaves. He made rose water, perfumes from herbs, and is credited with making wine.

There is a myth that Jamshid had a magical cup with seven rings filled with the elixir of immortality, which allowed him to see the universe. Nizami, Rumi, Saadi, Hafez and other poets talk about Jam-e-Jam, the cup of Jamshid. Thus, such a form of mysticism gave rise to later Sufism first found in Indo-Iranian thought.

It is believed that during Jamshid's reign, animals and men did not die, plants did not wither, and waters were plentiful. There was no old age or death. Father and son moved around as if they were both 15 years old.

According to Yasna 32.8 of the Ahunavaiti Gatha, Jamshid's father was Vivahvant (in Rig Veda, Vivasvat) which means 'he who shines'. Zarathushtra uses the word Yima for Jamshid in the same verse. Jamshid had two brothers, namely Tehmuraspa and Nasri; and a sister Yimak.

Hindus who considered themselves Aryans called their land Arya Vata, while in the Avesta, the land of Iranians was called Aryana Vaejah. Hindus considered Yama the god of the dead. People in some parts of Iran, including the Kalash area in the north west of Pakistan, worshipped Yama as a god.

## The legend of Sedreh va Kustiko

It is believed that Sroasha divinely inspired Jamshid to put on the sacred garment (Sedreh) and to tie the belt of Kustiko (Koshti) to ward off evils. Sedreh pushi could be a very old custom. The belt is astronomically compared to the star-studded belt of Orion leading the Pleiades, which is a cluster of

# Shah Jamshid in Gathas, other Zoroastrian scriptures and Shahnameh

By: Bahram Deboo

more than 300 stars in the constellation of Taurus. Several of them can be seen as blue-white giants visible to the naked eye. One can see the straight line of three brilliant stars.

Different cultures throughout the world knew about this cluster of stars and gave it cultural significance. In Persian, it is known as Parvin; in Japan, Subaru; and even the most primitive people including Australian aborigines have noted these bright stars.

### The image of Orion

The image below from NASA's Spitzer Space Telescope shows infant stars 'hatching' in the head of the hunter constellation, Orion. Astronomers suspect that shockwaves from a supernova explosion in Orion's head, nearly three million years ago, may have initiat-



ed this newfound birth (Wikipedia).

(Google image)

#### Jamshid and his God

According to some scholars, Firdowsi, who actually did not know the name of the God that Jamshid worshipped, assumed that it was Mazda Ahura. Professor Humbach is of the opinion that Jamshid could not have known Zarathushtra's Ahura Mazda but might have very well worshipped Mithra. In Yasna 32.8 of the Ahunavaiti Gatha, Zarathushtra uses the word Gaush baga and not Gaush Ahura Mazda.

Here is what Dr Jafarey has to say, 'The word used for god is baga, meaning 'one who dispenses, portions or distributes, dispenser' and not ahura (the being, the essence) or yazata (the venerated). While used frequently for 'god' in Sanskrit, it is rarely occurs in the Avesta. Zarathushtra uses it once and that too to express his denunciation of Yima (King Jamshid) who is "reported to have called himself the baga of our world." There are three more instances of bagha in the Later Avesta, one for Ahura Mazda, another for Mithra as the "wisest" of them, and another for the moon. The word clearly means "dispenser" of certain favors and not "god" or "deity", the Creator, Maintainer and Promoter, as some like to interpret. It stands for "god" in

its secondary meaning.'

In Yasna 32.8, Zarathushtra's denunciation of Yima is very important because Jamshid became too proud, claimed to be 'the dispenser of the earth' and asked people to worship him as a god. In Yasna 32, Zarathushtra strongly exhorts daevas, the false gods and their followers, to give up their Akko Mana, the Evil Mind, as their deceits have increased and have become notorious in the seventh region of the earth. Their followers have become 'beloved of the Daevas'. They are opposing the divine mind, are departing from the wisdom of Ahura Mazda, and are not following righteousness. This type of conduct has deprived people of the good life and immortality through wrong words and wrong deeds.

Zarathushtra now says that Yima was one of the wrongdoers. As such, people lost their state of happy living (pairidaeza). In Zamyad yasht, it is mentioned that the kingly glory left Jamshid in the form of a bird. Since then, Yima fell from the glorious state that he created for him and his people. Thus, Zarathushtra calls Jamshid a false god. He urges people not to follow such charlatans as they will ruin their life.

#### The original land of the Aryans

This is a highly debatable subject, depending upon which scholar is talking. However, in Vandidad, we have a general description of the land where there were ten months of winter and two

months of summer. Even the summer months were cold. Since the population increases, he moves towards the sun three times.

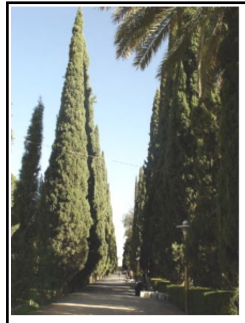
God warns him that a severe cold winter is coming and urges him to get ready. This story is similar to the story of Noah. In Noah's story, it is the flood. In this story, it is the Glacial Age that is coming. To protect creation, God advises him to collect the best seeds of every kind of plant, tree, fruit, animal and human being. God instructs him to build an enclosure called Vara, in which he takes the collected specimens and preserves them until the Ice Age is over.

Fargard II, the author of Vandidad, and Firdowsi have given, in detail, a complete description of this story. When the Ice Age is over, it was the spring of new hope and new generation. Jamshid celebrates this new beginning and thanks God for helping him save creation. Thus, he founded the festival of Nowruz called Jamshedi Nowruz.

After winter was over and the beautiful, balmy spring came, he celebrated every year New Year's Day with a great joy and splendid glory. So it is also called Nowruz and celebrated by millions in many countries of the world.

#### Conclusion

In the northern hemisphere, there are many scientific data demonstrating the glacier ages. The last one started around 110,000 years ago and ended 12,500 years ago or so. From this data, some scholars, including the late Tilak, concluded that the land of the Aryans might have been around the Arctic area, and migration to the Central Asia area took place. We still have many countries in Central Asia and people there who once were Zoroastrians. So the festival of Nowruz could be as old as 12,000 to 9000 BCE. Hopefully, our young scientists will throw more light on this subject.



6

#### For many years, planting trees and other vegetables has been of particular interest and importance in Iran. You see the symbol of the tree of life, or Sarv (Cypress), in ancient images and ruins like the Hakhumaneshian main masonry in Persepolis. Because it is evergreen, the Sarv has always had a particular importance in Iran. There is a 4000year-old Sarv, also called the Zoroastrian Sarv, in nearby Abarghood (Yazd).

In addition to the images and masonry, you can also see in textiles a kind of tree or plant symbol of a curved Sarv, later called the Tarma.

Trees have a special place in other Iranian art forms like miniatures. In the Avesta, they believe one of the six processes of creation to be the creation of plants.

According to ancient Zoroastrian belief, the Gaahanbar (face) ayah Sherem celebration sometimes equals the fourth process of creation, and is at the time when God created plants and vegetables. Therefore narrative celebrates in these five days and thanks God for the creation of plants.

Planting vegetables and trees has

## **Trees** in ancient Iran

Translated by: Haleh Hadiyan



been prevalent since ancient times in Iran. Upon the birth of a new baby, each Zoroastrian person had a duty to plant a young tree, mostly a Sarv, naming it after the baby. As the sapling grew into a tree, so would the child become an adult.

Tree planting is one of the New Year ceremonies which have been prevalent among Iranians since ancient times. About 25 days before Nowruz (New Year's Day), twelve pillars, out of the mud bricks around the courtyard, would be erected, and on top of each pillar a kind of cereal grain would be planted.

On the 6th of Farvardeen month or Khordaad Rooz (day), while singing and playing their instruments, they would take the crop. The pillars would stay up until the 16th. By looking at the growth of the grains, they would augur that whichever had grown taller and fuller would give a better harvest that year.

In Avesta, Foroogh, or the guardian angel of plants on earth, is Khordaad Emsha Sepand. Khordaad being the Avesta diction, Hayah Orotaat meaning eternal life, and plants are a symbol of that, and a sign of life and being eternal.





The world's only Zoroastrian anthropology museum, which showcases the ancient history of Zoroastrians, is in Kerman's Fire Temple.

The idea of launching the museum, along with the library of Kerman's Zoroastrian Society, came about in 1983, when the head of the society, Parviz Vakhashouri, and the former head of the library collected cultural heritage artifacts from Kerman's Zoroastrian community. These two officials added many other objects to this collection.

The museum was officially inaugurated during Jashn-e Tirgan in 2005. The occasion is today celebrated by Iranians. In the festivities marking the occasion, people dance, sing, recite poetry and serve culinary delicacies.

Children rejoice by swimming in streams and tying rainbow-colored bands on their wrists, which are worn for 10 days and then thrown into a stream.

The building of the museum was designed in the 1990s in the wake of the endeavors of Behdinan Farzaneh, Hormuzdiyar Ashidari and Mahindokht Siyavashiyan, and it was completed in 2001.

Among the oldest items in the museum is a book handwritten in Gothic (an archaic Germanic language) script, dating back over 200 years ago,

## Zoroastrian Museum in Kerman

and a brazier on which the date 1207 in the solar calendar (1828 in the Gregorian calendar) is engraved.

Among the precious sections of the museum is the section for fartur (picture) and documents. The pictures of the Zoroastrian Society of Kerman and Rafsanjan and personalities like Arbab Khosro Shahrokh, Mirza Borzou Amighi, Keshvar Khanom and Pourandokht are particularly valu-

A section of the museum is designated for different types of braziers and lanterns. Another section showcases women's clothing items dating back to 50 to 150 years. These items include coats, dresses, headscarves and pants decorated with floral patterns.

Every year during Norouz holidays, Kermani youths guide those who visit the fire temple and museum. Throughout the year, these youths attend the museum's training classes in order to harmonize the descriptions of items displayed in the museum and fire temple about Zoroastrian rit-

Due to the efforts of these youths, in the new Iranian year (started March 21), for the first time, the area for visiting non-Zoroastrians was separated from the area used by Zoroastrians for worship so that they can say their prayers in a more serene atmos-



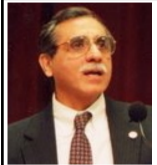
## Restoration leads to destruction of Persepolis stair

A stair on the northern stairway of the Council Hall of Persepolis was smashed to pieces during a restoration project last week. The stair fell and shattered as it

The stair was fractured through its center and some fragments broke into over 10 pieces, he said. He added that the accident occurred as result of the dearth of necessary equipment and experts.

Many restoration experts believe that it is unprofessional to use a mechanical crane in the restoration of historical and ancient sites, he noted. No more details were given about the accident.

In November 2008, an anonymous source accused the Parsa and Pasargadae Research Foundation of spoiling the authenticity of the Cyrus Tomb through an inept restoration project, which was completed by the foundation's experts in December.



By: Meher Amalsad

# Did you know that the founding trustee of the Council for a Parliament of World Religions is a Zarathushti?

Mr. Rohinton M. Rivetna is the founding trustee and past VP of the council, was founding president of the Federation of Zoroastrian Associations of North America (FEZANA),

and spearheaded the founding of the Zoroastrian Association of Chicago. He is also the founding president of the World Zarathushti Chamber of Commerce

Professionally, Mr Rivetna retired in 1997 as director of environmental engineering at American National Can Corp, where he established a successful environmental engineering department.

First held in Chicago in 1893, the Parliament of the World's Religions brings together the world's religious and spiritual communities, their leaders and followers to a gathering where peace, diversity and sustainability are discussed and explored in the context of interreligious understanding and cooperation.

Exhibition on The Tsars and the East:

# Gifts from Turkey and Iran



The Smithsonian's Arthur M Sackler Gallery in Washington DC, in coordination with the Moscow Kremlin Museum, has organized a spectacular exhibition of 16th- and 17th-century diplomatic gifts from Turkey and Iran to the Russian tsars.

The exhibition is comprised of approximately 65 remarkable and little-known objects that have rarely been on view outside of Russia, and never before in the United States. The objects are those which large embassies, diplomatic missions, and trade delegations of Ottomans and Safavids offered to the tsars.

Ranging in date from the late 16th to the late 17th century, these lavish gifts and tributes include rarely-seen arms and armor, and jeweled ceremonial vessels and regalia intended for the Russian court or the Orthodox church.

Some of the finest pieces are equestrian in nature: stirrups with pearls, golden bridles with turquoises and rubies, and saddles covered with velvet and silk.

The exhibition, only on view in Washington DC, explores the reasons why these extraordinary gifts were presented, their artistic and cultural impact, and the aesthetic styles and ceremonial etiquette they inspired, that came to characterize the Russian court in the 17th century and beyond.

The Tsars and the East: Gifts from Turkey and Iran in The Moscow Kremlin will be on display until September 13.



By: Meher Amalsad

# Have you heard about an extinct fire temple which tells about our past so vividly that we can still feel its heat?

The Atashkouh Fire Temple – a national heritage site in Iran – is an extinct fire temple, which tells us of the old past. This past may be extinct, but we can still feel its heat.

Atashkouh tells us of this ancient fire whose history dates back to the Sassanian period. This fire temple is built at the foot of Mount Atashkouh, near a river by the same name and covering an area of 600 sq meters. This fire temple was in good shape until a thousand years ago.

So what happened? See below to find out for yourself.

Source: Amordad Publications, Iran

By: Meher Amalsad

# Congratulations Zarathushtis now have a full membership on the European Council of Religious Leaders (ECRL)



The European Council of Religious Leaders (ECRL) is a European interreligious forum for cooperation between senior leaders of religious traditions represented in Europe (Judaism, Christianity, Islam, Buddhism, Hinduism, Sikhism and Zoroastrianism).

Mr. Jehangir Sarosh from the United Kingdom was elected to the Council's Executive Committee, to represent Zoroastrians, but he was also nominated by Buddhists, Hindus and Sikhs religious leaders to represent their respective religions on ECRL.

This shows the great trust that they have in our community. We can all be proud of the legacy of our forefathers. What a distinguished honor for our Zarathushti community!

Mr. Jehangir Sarosh has been immediate past president of the World Conference of Religions for Peace since 1999, as well as a member of the Advisory Committee for the International Interfaith Center and of the World Congress of Faiths.



On March 24, 2009, the San Francisco Board of Supervisors introduced a resolution celebrating the traditional Persian New Year, Nowruz.

The resolution urged San Francisco's representatives in the US House of Representatives to co-sponsor H.Res. 267, introduced by Congressman Michael Honda (CA-15th) on March 19, 2009. The resolution recognizes the cultural and historical significance of Nowruz, expresses appreciation to Iranian Americans for their contributions to American society, and wishes Iranian Americans, the people of Iran, and all those who celebrate the holiday a prosperous new year.

The San Francisco Board of Supervisor's Nowruz resolution was introduced by Supervisors Ross Mirkarimi, Sophie Maxwell, and Michela Alioto-Pier.

If your Representative is already a cosponsor, take the time to thank him or her. If your member of Congress is not a cosponsor, educate them about the Iranian New Year and ask him or her to sign on.

## Cavalier of the Arts:

## Parichehr Namdar Freydooni

By: Roya Waltman



emitted from the brain. 'Heat' emitted from one person can be a form of communication to another person.

## **Artistic foci:**

This 'passing of time' (as in a view of sun setting and rising on the ocean or behind some hills).

The use of opaque glass, or anything else that results in reflection of colors, causes distortion of the colors involved. Hence, the movement of the viewer causes changes in the painting's color, form and composition. By means of reflection, movement of clouds over the sun and the moon causes changes in the intensity of shades and colors.

Elements like rain, hail, snow and other shade factors are transparent curtains of nature.

In 1978, Parichehr Namdar Freydooni was invited to Vichy, France, with fellow Iranian female artists in celebration of the Women's Year. The special award for this event, the Honor Diploma from UFACSI, was given to Parichehr for her creation of the new technique in Impressionist oil painting.

In 1983, the World Encyclopedia of Contemporary Artists published the biography of Parichehr's life and her painting career.

In 1985, Parichehr Namdar Freydooni was invited with artists from 40 other countries to Italy. There she became the first woman



in the world, and only Iranian artist, to win the Cavalier of the Arts (Cavalier Delle Arti) title. She also won this widely-recognized honor for creating the new technique in Impressionist oil painting: Reflects, Movement and Passing Time.

In 1986, Parichehr was given the honorary diploma of Knight of the Arts from the Italian Accademia Bedriacense.

While residing in the United States of America, Parichehr participated in many exhibitions such as the World Contemporary Arts in 1999 at the LA Convention Center, and at the Celebrity Center International Scientology Center in LA. Her work and career earned her the Best of the Show and Life Achievement awards.

In the year 2000, she received the Daughter of Mashyani award and title from The 7th World Zoroastrian Congress.

Parichehr's interest in art has led her in many directions. She designed the current logo for Iran's Cartography and Mapping Organization. She also has a love for poetry and has a collection of her own poems in Farsi which we hope will be published soon.

Interestingly in 1965, she also designed the Zoroastrian priest's (Mobeds) outfit. Today, Mobeds all around the world are still wearing the attire she designed decades ago. Throughout her life, both personal and professional, this Cavalier of the Arts, Parichehr Namdar Freydooni, has always followed the Zoroastrian motto: 'Good Thoughts, Good Words and Good Deeds'.

Parichehr Namdar Freydooni is a symbol of success to women and to Iranians worldwide. Her hard work and achievements make the Zoroastrian community very proud. We wish her health and happiness and thank her for sharing her life story with us.

Parichehr Namdar Freydooni was born in Tehran, Iran. Her mother, Siminedokht Zarre Namdar, knew from early on that Parichehr enjoyed using, and had a unique talent with, lines and colors.

Parichehr received her high school diploma from the Zoroastrian high school, Anoushiravan-dadgar in Tehran. Her mother then encouraged her to enter the Department of Fine Arts at Tehran University. Parichehr is the only Zoroastrian woman to have graduated from this prestigious art school.

Parichehr Namdar married Bahram Freydooni, one of the CEOs of Petrochemical Industries in Iran. They raised four children, Veyastar, Itav, Kateh and Hitasp. Parichehr remembers and misses her beloved husband, Bahram. He was an important supporter in her life.

Parichehr Namdar Freydooni tried a variety of painting styles until 1965. She then created her own new technique in oil painting Impressionism. This new technique reflects movement by showing the passage of time.

In one of her famous paintings Mahtub 'Moonlight', the viewer standing on one side of the painting sees the moon covered by clouds, while a viewer standing in front of the painting sees the moon filter through the cloud. At the same time, a viewer standing on the opposite side of the original reference point astonishingly sees the moon shining completely out of the clouds.

As Parichehr describes her new technique, she emphasizes her belief that the philosophy involved in art is the most important factor. Her philosophy, which is portrayed by her artistic foci, can be depicted in the following way:

## **Beliefs:**

Everything in nature has its own volume and for that reason it should not be drawn from one single dimension. People communicate through sympathy, antipathy, telepathy and waves



#### **COVER STORY**

#### Page 4

- Parichehr Namdar Freydooni

#### NEWS SECTION

#### Page 5

- World Religions
- Gifts from
- Turkey and Iran
- Nowruz resolution

#### Page 6

- Trees in ancient Iran
- Zoroastrian Museum in Kerman
- Persepolis

#### **GATHAS**

#### Page 7

- Shah Jamshid in Gathas

### YOUTH CAFE

#### Page 8

- Persian Gulf Forever
- Meaning of Life

## **LITERATURE**

#### Page 9

- Poems

## **HUMANITY & CULTURE**

### Page 10

- Persian in India at conference
- Restore Cyrus the Savior's tomb

## **HUMANITY**

#### Page 11

- Humanity Reaffirmed

#### GENERAL

## Page 12

- Ferdowsi
- Ten health habits

## Page 13

- Minorities join Mousavi
- Iranian classical musical

#### Page 14

- Tajikistan Flag's
- Cyrus The Great



## Editor's Note

By: Mehrdad Mondegari

Much time has passed since the last issue of the Zoroastrian Journal, and it is only right to provide an explanation to our readers as to why this happened.

We are all aware of the recent economic down turn, you can hardly avoid the news headlines pointing to this fact. The economic slowdown has affected many organizations and individuals. Foremost, nonprofit organizations have all been severely affected. The Zoroastrian organizations have also felt the effect with slowing of their revenue stream. As a result, a restsaint has been placed on their spending budget. The Zoroastrian Journal has had to face similar challenges in terms of financing the printing and distribution of the paper.

Fortunately, after many phone calls, letters and e-mails by individuals from Iran, USA and other parts of the world we were able to generate the required funds to once again proceed with this publication. This is particularly good news for the revival of the Ahurai culture.

We ask all our readers to please support this publication through donations, if you would like to donate funds, please look at the information provided below this article.

Let's band together and express our love for the Ahurai culture by supporting this journal. Express your unity in this cause; promote the culture that produced persons such as Cyrus the Great. This publication informs people of our glorious history and culture. With your help we are providing much needed knowledge about our unity in our culture.

Keep in mind, that many volunteers put much of their time into this without receiving any compensation; it is only the love of our culture that energizes and motivates our staff.

Iranians at this time, more than any time before, need to enlighten those who are seeking their real culture. The spirit of this movement is searching for those who are willing to bring back alive their ancestral beliefs.

Freedom, hope and happiness are evil's worst enemy. The Ahurai history is full of love, human rights, respect for life and freedom; this is the comer stone and foundation of our real culture, which has been spread to much of the world. The Ahurai culture teaches us to live in peace and harmony, every man and woman is our brother in this world. Inform the world that the Ahurai culture which originated from Iran is what the whole world is seeking. All these principles that are true to our culture must shine in our mind again.

California Zoroastrian Center Zoroastrian Journal Chase Bank Account #421-334675-6

SPECIAL THANKS TO OUR SPONSORS
DR. ARDESHIR JAHANIAN
DR. ARDESHIR &MRS. SHIDA ANOUSHIRVANI
TRUST OF ARBAB ROSTAM GUIV
ZARATHUSHTRIAN ASSEMBLY
WORLD ZOROASTRIAN COUNCIL
FOR THEIR GENEOUS DONATIONS



# The Zoroastrian Journal

Volume XIV No. 14 Publish: Quarterly Autumn 2009

## Topics:

Religions, Culture, Social, Science, History, News...

## **Senior Editors**

Mobed Bahram Deboo Shahrooz Ash

## **Chief Editor**

Mehrdad Mondegari

## **Assistant Editor**

Roya Waltman

## Authors/Writers

Dr. Niaz Kasravi
Shahrooz Ash
Mahzad Shahriari
Roya Waltman
Mobed Bahram Deboo
Sanam Sepehry
Deborah Kotz
Behrooz Namiranian
Shapur Negareh
Tehran SoParvaz
Behrooz Khalili

# Director and Publisher: California Zoroastrian Center A Non Profit Organization

Typesetting & Page Layout: A Smart Typesetting

## **Cover Photo**

Autumn in Iran

Printed By: LA Web Press

Email: info@CZCJournal.org Tel.: (714) 893-4737 Fax: (714) 894-9577

WWW.CZCJOURNAL.ORG



## CALIFORNIA ZOROASTRIAN CENTER

8952 HAZARD AVENUE WESTMINSTER, CA 92683 U.S.A.

(717) 893-4737 FAX (714) 894-9577

WWW.CZC.org
Email: info@CZC.org

Ahura Mazda [Wise Lord] is the Zarathushtrian God.

Zarathushtrians believe in

Good Thoughts, Good Words and Good Deeds.

Asho Zarathushtra Spitaman is our prophet and teacher.

The Zarathushtrian sacred text is called the Avesta. The five Gathas in the Avesta are the very divinely inspired words of Asho Zarathushtra, the holiest of the holiest. The Zarathushtrian religion is the oldest monotheistic religion in the world, dating back to the fourth millennium. According to Zarathushtra there is only one God. True Zoroastrians follow the path of Asha [Righteousness]. Our religion teaches us to respect these four elements: Water, Fire, Air and Earth. Zarathushtra says that the divine is present within each one of us and in all things. This divine Flame should not be contaminated, but sustained by good thoughts, good words and good deeds. In the Avestan text Yasna 17.11, Zarathushtra expresses his beautiful thought by speaking of the fire in all things, the fire within each one of us. If the divine is present in all of us, then one must accept that Humans are divine. In fact all beings with life are a divine creation of the creator. Zarathushtra is the first person to advocate freedom of choice: in the Gathas it is stated that Ahura Mazda made us such. This is why Zarathushtra is known to be the father of free will.

'Zoroastrianism is the Oldest of the revealed world religions, and it has probably had more influence on mankind, directly and indirectly, than any other single faith.' - Mary Boyce, Zoroastrians: Their Religious Beliefs and Practices (London: Routledge and Kegan Paul, 1979, p. 1)





The

# Zoroastrian

**Journal** 

Volume XIV, Issue 14

California Zoroastrian Center

Autumn 2009/3747 Zoroastrian Calender

