

#### ييام مركز زرتشتيان كاليفرنيا

هموندان و همراهان گرامی با درود،

با نزدیک شدن به پایان سال ۲۰۲۵، از همراهی و پشتیبانی شما سپاسگزاریم. حضور و همکاری شما نیرویی است که به مرکز کمک میکند برنامههای فرهنگی، آموزشی و اجتماعی خود را برای هازمان زرتشتی بهتر و گستردهتر اجرا کند. در این روزها از شما دعوت میکنیم با دهشهای خود ما را در ادامهٔ این راه یاری دهید. دهشها، افزون بر کمک به بهبود خدمات مرکز، از معافیتهای مالیاتی نیز برخوردار است.

همچنین خواهشمندیم با تمدید هموندی یا هموند شدن، و با شرکت در انتخابات و پشتیبانی از گروه مدیران و امنا، در ساختن آیندهٔ روشنتر برای مرکز سهیم باشید. در آستانهٔ سال ترسایی ۲۰۲۶ برای همگی شما و خانوادههایتان سال نوئی سرشار از شادی، تندرستی و کامیابی آرزو میکنیم.

گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا

برگیری از نوشتههای چهره نها با چاپ نام نویسنده و نشانی تارنها آزاد میباشد.

چهره نها، در گزینش و ویرایش نوشتههای رسیده آزاد است و نوشتارهای رسیده بازگردانده نمیشود.

دیدگاههای بازتاب شده در نوشتهها همیشه گویای دیدگاههای انجمن دبیران چهره نما نمیباشد.

چهره نماِ مرکز زرتشتیان کالیفرنیا، نشریهای است دینی، اجتماعی، تاریخی، ادبی و فرهنگی که به هیچ دسته و گروه سیاسی بستگی ندارد.

Trust of Morvarid Guiv c/o Mina Soroosh PO Box 49404 Los Angeles, CA 90049

داد و آیین سپندارمذ امشاسپند،
فروتنی و مهرورزی و پیمان داری است.
در زندگی آزاده و فروتن بوده و با همدیگر دوست و مهربان باشید. ترمنشی (غرور) و خودپسندی مکنید.
پاک چشم باشید. یکدیگر را باور کنید و به هم بدبین مباشید. خویشاوندان نیازمند را از خواسته (مال) خویش یاری دهید. آموزشگاه، بیمارستان و دیگر بنیادهای نیک نهاده، همچون زمین سودمند و بردبار باشید و زمین را نیز پاک داشته و آباد کنید.
داد و آیین خورداد امشاسپند، رسایی و آبادانی است.
دل خود را شاد و تن خود را پاک دارید.
زیرا پاکی تن جلوهای از اشویی روان است.

گیتی را با چشم نیک بینید و از اهورامزدا خرسند و سپاسدار باشید. آبادی سازید. شادی افزایید. آب را که مایه سرسبزی وآبادانی است پیوسته پاک داشته، بیهوده استفاده نکنید.

زیر نگر گروه دبیران گرافیک، رایانه و صفحه آرا: شاهین خُرسندی تایب: یروین رستمیان

اینترنت: رامین شهریاری



امروز تقریباً همهی ما آرزوی «زندگی بهتر» داریم؛ آرامش بیشتر، امنیت افزون و آیندهای روشن آر. اما جملهای منسوب به آلن دوباتن نکتهای مهم را یادآوری میکند:

«همه خواهان زندگی بهترند، اما تنها شمار کمی میکوشند انسان بهتری باشند.»

این سخن ما را به پرسشی اساسی میرساند:

آیا میتوان به زندگی بهتر رسید، بیآنکه خودِ ما بهتر شویم؟

نیاز جامعهی ما به دگرگونی درونی هازمان زرتشتی چه در ایران، چه در پراکندگی جهانی امروز با چالشهایی چون تفاوت نسلها، مهاجرت، فشارهای اقتصادی و

دگرگونیهای فرهنگی روبهرو است. در چنین روزگاری، آن چه میتواند ستونهای جامعهای کوچک اما ریشهدار را استوار نگه دارد، همان ارزشهایی است که از دیرباز در فرهنگ ما جاری بوده است.

اندیشه نیک، گفتار نیک و کردار نیک اما بهتر شدن همیشه ساده نیست. نیازمند صبر، دیدن ضعفهای خود، پذیرش اشتباهها و تمرین روزانهی مهربانی و یاری به دیگران است. همین جا مرز میان «زندگی بهتر» و «آدم بهتر» خود را نشان میدهد:

زندگی بهتر خواستهی طبیعی ماست، اما آدم بهتر شدن، انتخابی آگاهانه است که تلاش میطلبد. نیکیهای کوچک؛ فردایی روشن تر راه ساختن آیندهای روشن از همین قدمهای ساده آغاز میشود:

شنیدن یکدیگر بیآنکه پیشداوری کنیم، یاری رساندن به جوانان برای رشد و دیده شدن، دوری از اختلافهای بیثمر، مشارکت در کارهای اجتماعی، و احترام به تفاوت نظرها و تفاوت نسلها.

جامعهی زرتشتی در طول تاریخ از فراز و نشیبهای بسیار گذشته، و همیشه با همین نیکیهای کوچک و رفتارهای مسئولانه زنده مانده و بالیده است.

اگر میخواهیم فرزندانمان در جامعهای سالم، پویا و همدل رشد کنند، این مسیر باید از خود ما آغاز شود.

زندگی بهتر با امکانات بیشتر ساخته نمیشود؛ زندگی بهتر را انسانهای بهتر میسازند.

و چه سرمایهای ارزشمندتر از اینکه وارث فرهنگی هستیم که نیکی، روشنبینی و انسانیت را در ژرفای خود پرورده است.

سبز و مانا باشید

جمشید جمشیدی

روز اوّل که به چشمت نظر افتاد مرا وای از چشم تو زان باده که در داد مرا

چشم مست تو چو بنیاد خرابی بنهاد دست جور تو برافکند ز بنیاد مرا

به وفا با غم سودای تو تا بستم عهد کس از آن عهد ندیده ست دگر شاد مرا

ای که از خاک درت یافت دو چشمم آبی می دهد آتش سودای تو بر باد مرا

دور روی تو بیفکند ز دستم گل عیش چه توان گفت که از دور چه افتاد مرا

باز آن طرّه گیسوی تو یا رب ز چه روی نکند یک نفس از بند غم آزاد مرا

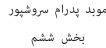
پیش سلطان خیال تو کنم بر سر خاک دادخواهان ز غمت تا بدهد داد مرا

بیم باشد که ز پس درد برآید نفسم یک نفس گر نرسد ناله به فریاد مرا

گفته بودی که شب و روز کنم یاد جلال یاد می دار، که بگذاشتی از یاد مرا

جلال عضدى

# ا روز رئشه م كموزه هامرزر موبد پدرام سروشپور





#### جلوههای آفرینش

هنگامیکه زمان شب فرا رسد امشاسیندان به نمادهای مادی خویش آمیزند. اورمزد به سوشیانس [و] همه مردمان که تا پاککام، نیکدانش و استوارجای و دارای سرشت تغییرناپذیر باشند. بهمن به گوسپندان، اردیبهشت به آتشها، شهریور به فلزات، سیندارمذ به زمینها، خرداد به آبها، امرداد به گیاهان که تا جدا جدا به سرشت خویش به یاکی و استواری تا سیندمدگاه [به] مینوی اندر نهادهای مادی خویش هستند. سپندمدگاه از نهادها بیرون برسند. اورمزد در خونیره [و] شش امشاسیند بدان شش کشور آشکار شوند. (راشدمحصل، ۱۳۸۵، ص ۱۰۵) در باور دینی زرتشتیان اعتقاد به مراحل هفتگانه آفرینش وجود دارد که به ترتیب عبارتند از آفرینش آسمان و آب و زمین و گیاهان و جانوران و انسان و آتش. این مراحل آفرینش در کتب کهن دینی زرتشتی از جمله بندهشن آمده است که به صورت نمادین در زمانهایی از سال به نام گهنبار نامگذاری شدهاند.

نخستین گاهانبار میدیوزرم گاه که گاه آفرینش آسمان است و در نیمه اول اردیبهشتماه است دومین گهنبار میدیوشهم گاه که گاه آفرینش آب است و در نیمه اول تیرماه است سومین گهنبار که گاه آفرینش زمین است در شهرپورماه و چهارمین گهنبار که گاه آفرینش گیاهان است در مهرماه و پنجمین گهنبار که گاه آفرینش حیوانات است در دیماه و ششمین گهنبار که گاه آفرینش انسان است در پنج روز پایانی سال که با گاه گاتابیو شناخته می شود است و در نوروز با

آفرینش آتش گرمای زندگی به جهان مادی دمیده شده و زندگی آغاز میشود که این روز را گاه آفرینش آتش میشناسند که نمادی از گرمای زندگی و معنویت در جهان مادی است.

در فرهنگ زرتشتی این هفت آفرینش بر هفت امشاسپند منطبق شده و در اوستا و متون، امشاسپندان در جهان مادی نیز هر کدام حامی یکی از این آفریدهها شدهاند که بر این اساس سفرههای گهنباری هم که برای انجام این آیینها برگزار میشود نادهایی از هفت امشاسیند را بر سر سفره میگذارند.

بهمن امشاسیند نگاهبانان حیوانات، اردیبهشت امشاسیند نگاهبان آتش، شهریور امشاسیند نگاهبان فلزات(در باور ایرانیان کهن فلز نماد آسمان بوده است)، سیندارمز امشاسیند نگاهبان زمین، خرداد نگاهبان آبها، امرداد نگاهبان گیاهان و سینتامینو نگاهبان انسان بوده است.

بسیاری از باورهای زرتشتی به دورههای قبل از اشوزرتشت باز میگردند از جمله فلسفه آفرینش که پس از پیامبر، به وسیله موبدان رنگ و بوی زرتشتی گرفته و به دین و فرهنگ زرتشتی راه پیدا کردهاند. چنین باورهایی شاید از آن جهت که با فلسفه پیام اشوزرتشت که واقعگرایی و بیان حقایق قابل درک بوده کمی زاویه داشتهاند اما چون با باورهای اخلاقی همراه شده و در کاربردی شدن این مفاهیم نقش داشتهاند قابل ارزش هستند.

به طور مثال گهنبارها یا گاههای آفرینش در بندهش به عنوان داد و دهش اورمزد نام برده شده و زرتشتیان در چنین روزهایی با برپایی جشنهای دینی و

داد و دهش ضمن نیایش و شادی، به دستگیری نیازمندان و خیرات میپردازند. به عبارت دیگر در گهنبارها همانگونه که خداوند به همه انسانها عشق ورزیده و جهان هستی را آفریده، انسانها نیز سعی میکنند خداگونه داشتههای خود را با نیازمندان تقسیم کرده و این گونه با شاد کردن دیگران به آرامش و خشنودی مینوی دست پیدا کنند.

در بخشی از اوستاهایی که در گهنبارها خوانده میشود در مورد نگاهداری و پاسداری از آفریدههای اهورامزدا که هر کدام از امشاسپندان نگاهبان یکی از آنها هستند این چنین آمده است:

فزون توانا باشد وهمن امشاسپند نیکمنش که آورنده آشتی است و از هماوندترین و والاترین همه آفریدگان است و اورمزد به او خرد سرشتی و خرد دریافتی بخشیده است و او در گیتی نگهبان جانوران سودبخش است که هر کس برای زیست و نگهداری و پرورش گیتیان و برای فرش و پوشاک از آنها بهرهمند میشود.

فزون توانا باشد اردیبهشت امشاسپند که مینوی پاک است و فر و روشنی است و زداینده درد و رنج است و او در گیتی آتش سرخ و سوزنده را که همه آفریدگان نیازمند آنند و گیتی به آن بسته است نگهبان است.

فزون توانا باشد شهریور امشاسپند که او را فر و شکوه مینوی و خواسته و سود و زندگی نیکو را نمودار است و در گیتی بر فلزات بهادار مانند زر و سیم دارایی و پروردهای است که مردم را بکار آید نگهبان است.

فزون توانا باشد سفندارمزد امشاسپند نیکاندیش، نیک دانای راد و نیکخواه که اورمزد دیدگان تیزبین بدو بخشیده است. او در گیتی به زمین بارده برومند یاری دهنده که همه پاکان و دروندان بر آن مانند، نگهبان است.

فزون توانا باشد خرداد امشاسپند سرآمد سالها و ماهها و روزها و زمانهای نیک منشان مینو که مردمان نیک در درازای سال با فراخ روزی و فرارونی و با خوشی بسر برند و به سرآمد سال خرداد امشاسپند درود فرستند. او در گیتی نگهبان آب روان پاک است تا بدکاران بداندیش افکندن ریختنی و آلودگی در آن نتوانند.

فزون توانا باشد امرداد امشاسپند که آبادانی و فزونی گله و رمه و دانهها و گوکرن درخت خداداده و هوم سفید اشویی بخش از او خیزد. او در گیتی بر گیاهان دارای تخمهای گوناگون که برای دارایی و پرورش مردم گیتی سودمند است نگهان است.

فزون توانا باشد اورمزد فروغمند و پرشکوه با همه امشاسپندان پیروزگر و همه مینوان نیک.

(خرده اوستا، همازور دهمان)

#### همازوري

اگر شما که مردم[اید] هماندیشه، همگفتار، همکردار باشید، برای شما، پیر نشدن، بیمار نشدن و فرسوده نشدن و فاسد نشدن باشد مانند ما که امشاسپندیم (راشدمحصل، ۱۳۸۵، ص ۹۹).

همازوری یکی از مهمترین آموزههای دین زرتشتی است که به ما میآموزد بر پایه راستیها با هم و با همه نیکان جهان جدا از هر دین و قومیتی که هستند همازور و همبسته باشیم. درک و به کارگیری این پیام رمز پایداری دین و جامعه زرتشتی در طول تاریخ بوده است.

همازوری به معنی همبستگی از واژه هم زور بودن گرفته شده که بیانگر همافزایی توان نیکان در همبستگی با یکدیگر است این آموزه از یکسو ریشه در آموزه فرادینی ارج نهادن به تمام انسانها جدا از هر دین و مسلکی دارد از سوی دیگر از برتری خواهی دینی نیز جلوگیری میکند.

زرتشتیان با تمام انسانها از هر دین و باوری که باشند البته بر پایه راستیها همازور و همبسته هستند و در بخش مهمی از اوستای روزانه کشتی نو کردن، زرتشتیان در اوستاهای روزانه خود این بند را بارها بیان میکنند.

همازور بیم، همازور هما اشوبیم، همازور ویشکرفه بیم، همازور همکرفه کرفه کرفه کاران بیم، دیراژ وناه و وناهکاران بیم، همکرفه بسته کشتیان و نیکان و وهان هفت کشور زمین بیم. (خرده اوستا، کشتی افزون)

#### فلسفه دگرخواهی

هورمزد هَروَسپتوان، که مردم را به نیروی دانایی و گویایی از دیگر آفرینشهای گیتی برتر آفرید، دادش مردمدوستی است (اندرز گواهگیری) خوشبختی واقعی

خوشبختي از آن کسي است که خواستار خوشبختی دیگران باشد (گاتها، هات٤٣، بند١).

مضمونی را که کانت در مکتب نوین خود به نام فلسفهٔ دگرخواهی بیان می کند، می توان در دورهای بسیار کهن، در سرودههای اشوزرتشت یافت و پی گرفت.

اشوزرتشت در فلسفهٔ گاهانی به دو بعد کمال فردی و اجتماعی ارج مینهد. او در گاتها از هفت امشاسپندان نام میبرد که شاید در نگاه نخست مراحل کمال فردی انسان برداشت شوند اما آنچه روشن است، حتی راه رسیدن به کمال فردی، تلاش برای کمال جمعی و خشنودی روان آفرینش (روان همهٔ آفریدهها) است؛ و شاید این مهمترین تفاوت یک پیامبر با یک عارف باشد.

زماني كه يك عارف مراحل كمال را طي كرده و نواي «انا الحق» سر ميدهد، خود را فنا شده ميبيند و اين پايان راه براي اوست. در حالي كه پيامبر پس از سالها انديشيدن و دست يافتن به دانش الهي، زماني كه از سوي خداوند به پيامبري برگزيده ميشود تازه اين آغاز راه براي او خواهد بود، راهي كه آرمانش راهنمايي و خوشبختي تمامي انسانهاست.

خوشبختی یکی از بزرگترین آرمانهای بشری است که همة انسانها برای رسیدن به آن تلاش میکنند. اگر انسان به جایگاهی برسد که خوشبختی خود را در خوشبخت کردن دیگران جستوجو کند این تبلور کمال جمعی در او خواهد بود. داد و دهش به نیازمندان، یکی از نتایج این باور است که به صورت گسترده در سنتهای زرتشتی وجود دارد. زرتشتیان در گهنبارها به داد و دهش گسترده میپردازند و کسانی که از توانهندی بیشتری برخوردار هستند به نیازمندان و فقیرترها کمک و یاری میرسانند و با شاد کردن دیگران و برطرف کردن گرفتاریهای یکدیگر تلاش میکنند جامعهای شاد و در رفاه نسبی شکل دهند. اگر حتی یک نفر در جامعهای ناشاد یا گرفتار باشد طبیعی است که نهیتوان خوشبختی و شادی را با تمام وجود احساس کرد.

یک قاعده بنیادین به نام قاعده زرین وجود دارد که در بین ادیان مشترک است تا جایی که حتی حضرت عیسی و کنفوسیوس این قاعده را خلاصه کل تعالیمشان دانستهاند. این قاعده دارای این مضمون است که « آنچه را برای خود میپسندی برای دیگران بپسند و آنچه را برای خود نمیپسندی برای دیگران مپسند».

آموزه «خوشبختی از آن کسی است که خواهان خوشبختی دیگران است» که هات ٤٣ گاهان با آن آغاز شده است به نوعی در راستا و زیربنای همین قاعده زرین است با این تفاوت که این آموزه در درون خود یک هدف والا که همانا خوشبختی است را مشخص کرده و به نوعی روابط انسانی را در راستای دستیابی به این هدف والا تعریف میکند و البته به طور کامل مفهوم قاعده زرین را پوشش میدهد.

#### شادي

دقیقی چار خصلت برگزیدست زگیتی از همه خوبی و زشتی می چون زنگ و کیش زَرتهٔشتی لب ياقوت رنگ و نالهٔ چنگ

(دقیقی)

در اوستا و گاتها واژههای زیادی با مفهوم شادی، آرامش، خشنودی و خوشبختی وجود دارد ولی واژهٔ پارسی شادی از ریشهٔ اوستایی واژهٔ «šiyāti»

این واژه در کتیبهها و نوشتههای کهن فرهنگ ایرانی از چنان جایگاه والایی برخوردار است که برخی پژوهشگران در معنی آن شک کردهاند به طور مثال داریوش بزرگ هخامنشی در آغاز کتیبهٔ مشهورش، برترین آفریده و موهبت خدا را پس از آسمان و زمین و انسان، شادی مینامد: «بزرگ است اهورامزدا! که آسمان را آفرید، زمین را آفرید، انسان را آفرید و شادی را برای انسان آفرید.»

در فرهنگ ایران باستان شادی نه تنها بسیار ارج نهاده می شده است بلکه به جرأت می توان گفت یکی از برترین مفاهیم زیربنایی در فرهنگ این سرزمین بوده است.

در گاهشمار ایرانی هر روز ماه، نامی از ایزدان موکل بر آفریدههای مادی و معنوی جهان هستی را بر خود داشته است، همانند آبان (آب)، آذر (آتش)، اسفند (زمین)، مهر (عهد و پیمان)، اردیبهشت (بهترین راستیها)، بهمن (اندیشهٔ نیک، صلح و آشتی). در این گاهشماری هنگامی که نام ماه با نام روز برابر میشده است جشن ماهانه برپا میداشتهاند و بر این اساس ایرانیان هر ماه دست کم یک جشن ماهانه با نادی ویژه داشتند (مانند جشنهای فروردینگان، اردیبهشتگان، خردادگان و...).

به گیتی اعتماد مکنید [با] آرزوی بسیار در جهان، زیرا نه گیتی، نه کوشک و نه خان و مان برای کسی باقی گذاشته نشد، و بلکه شادمانه در دل خندید و تفریح کنید، ای جهانیان! (اندرز دانایان به مزدیسنان، بند ۱۸).

در این میان جشنهایی همانند تیرگان (روز رهایی ایران با تیر آرش) و مهرگان (روز پیروزی کاوه آهنگر بر ضحاک) شاید به دلیل اسطورههای تاریخی که به آنها نسبت داده می شد، جایگاه ویژهای در میان ایرانیان یافتند. همچنین جشن اسفندگان که از دیرباز جشن سپاسداری از زنان و مادران بوده است در دورههای گوناگون، حتی پس از اسلام نیز برگزار می شد، چنان که ابوریحان بیرونی دربارهٔ این جشن می گوید که در چنین روزی مردان برای همسران خود هدیه می گرفتند و برای ایشان جشن به یا می داشتند.

جشنهای ویژهٔ نوروز و گهنبارها نیز که جشنهای آفرینش هستند در همهٔ دورههای تاریخی این سرزمین بسیار باشکوه برگزار می شده است. اما ویژگی گهنبارها در همازوری با هماروانان بوده، بر پایه فرهنگ زرتشتی، مویه و زاری برای درگذشتگان امری پسندیده نیست اما زنده نگاه داشتن یاد درگذشتگان در آیینهای گوناگون، ذکر نیکیها و به صورت نمادین شریک کردن هماروانان در شادیها یک فرهنگ بوده است.

واژهٔ جشن از واژهٔ اوستایی «یسن» به معنی نیایش گرفته شده است، به سخنی دیگر در فرهنگ مزدیسنی، آیینهای دینی و نیایشها همواره با جشن و شادی همراه بودهاند. ریشهٔ این نگرش را باید در اندیشههای بزرگ پیامآور باستانی این سرزمین جستوجو کرد. چرا که شادی در فلسفهٔ گاهانی یک امر مشترک میان خالق و مخلوق یا عاشق و معشوق است. همانگونه که یک بهدین نیایشهای خود را با آرزوی خشنودی دادار یکتا (خَشنَه اُثره اَهوره مزدا) آغاز میکند، اهورامزدا هم بزرگترین آرزویش شادی آفریدگان است. در چنین دیدگاهی شادی هدفی والاست، نویدی که اشوزرتشت نیز در گاتها به پیروان

راستي داده است، و آن بهره بردن از شادي ديرپا يا همان خوشبختي است.

این شادی تنها از راه نیکمنشی به دست میآید. اگر شادی از راه نادرست و در برابر آزار دیگران یا بخشی از روان آفریش به دست آید، نه تنها پایدار نبوده، بلکه رنج دیرپا را برای فرد به همراه خواهد داشت؛ و این خود گواه آشکاری است بر جایگاه شادی های گروهی یا جشن در فرهنگ ایرانی.

هر کار نیکی که برای نیکی و در پرتو راستی انجام شود شادمانی به بار خواهد آورد. آموزشی که انسان را به خرد و دانش واقعی رهبری میکند و پاداش آن رسیدن به تو است، ای خداوند جان و خرد (گاتها، هات۳۶، بند۱۳).

اما کهنترین جشن ایرانی که از هزارههای دور برای ما به یادگار مانده است، «جشن سده» نام دارد. جشنی که به روزگار پادشاهان پیشدادی و بسیار پیشتر از اشوزرتشت باز می گردد و بیش از آنکه رنگ و بوی دینی داشته باشد، جشنی كاملاً ملى است.

بر پایهٔ شاهنامه، در چنین روزی آتش به دست هوشنگشاه کشف و مهار شد. پیدایش و مهار آتش به دستان ایرانیان، از یکسو سند بسیار ارزشمندی از تحدنساز بودن مردمان این سرزمین است و از سویی دیگر یادآور آغاز دوران شكوفايي صنعت و تمدن ايراني است.

در این روز ایرانیان برای نخستین بار در کنار آتش به شادی پرداختند و جشن بریا داشتند و از این پس بود که شادی در کنار آتش به یک سنت ایرانی تبدیل شد. چنانکه در اسناد تاریخی آمده، پس از پیروزی کاوه آهنگر بر ضحاک در روز مهرگان، ایرانیان صد آتش بزرگ به پاس پیروزی و شادی در پیرامون دماوند برافروختند. همچنین آیینی را نیز که امروزه چهارشنبهسوری مینامند بر پایهٔ برداشتهاي تاريخي به واپسين چهارشنبه از سالي باز ميگردد که ايرانيان مسلمان آخرین خلیفة عباسی را کشتند و به ظلم و ستم امویان و عباسیان در این سرزمین پایان دادند، سپس شبهنگام با برافروختن آتش به شادی پرداخته و این رسم را هر ساله برگزار کردند.

فرهنگ، پشتوانهٔ هر ملت و پلکانی است برای پیشرفت ملتها. امروزه میبینیم کشورهایی در جهان پیشرو هستند که بیشتر به تجربیات گذشتگان خود یا همان گنجینههای فرهنگی خود ارج مینهند. ما ایرانیان دارای یکی از باشکوهترین و باارزشترین فرهنگهای بشری هستیم ولی شوربختانه شاید کمتر از هر قومی از آن سود ميجوييم. فرهنگي که به ما مي آموزد راز ترقي، صنعتي شدن و پيشرو بودن یک ملت در درک و شناخت جایگاه شادی در آن جامعه است. فرهنگی که به ما می آموزد دو جهان گیتی (مادی) و مینو (معنوی) همراستا هستند و انسانی رستگار است که در این جهان سربلندی و شاد زیستن را پیشهٔ خویش سازد. فرهنگی که به ما می آموزد بزرگترین موهبت خدا برای فرزندانش شادی است، همان چیزی که منشأ اصلی آن خداوند است.

#### فلسفه نیکی

اندیشه نیک، گفتار نیک، کردار نیک(یسنا، هات ۷۲)

در فرهنگ کهن زرتشتي سخنان نادين بسياري را مي توان يافت که بيانگر ارزشهای دینی و فرهنگ زرتشتی هستند ولی شاید مهمترین و باارزشترین آنها «اندیشهٔ نیک، گفتار نیک، کردار نیک» باشد که در عین سادگی پیام نهایی دین زرتشتی را در درون خود جای داده است.

به نیکی گرای و میازار کس ره رستگاری همین است و بس (شاهنامه) اگر چه در ذات اهورامزدا بدی راه ندارد اما انسانها می توانند در جهان هستی هم خالق نیکیها باشند و هم بدیها. بهدینان با آفرینش نیکیها در اندیشه، گستراندن نیکی ها با گفتار و در نهایت نهادینه کردن نیکی ها با کردارشان،

میکوشند تا جایی برای بدیها باقی نگذارند. برای نخستین بار اشوزرتشت در گاتها این اصول بنیادین را مطرح نموده است.

کسي که در پرتو خرد مقدس و قلبي پاک، اندیشه و گفتار و کردارش نیک و با راستی و درستی هماهنگ باشد مزدا اهورا با توانایی و مهر خویش به او رسایی و جاودانگی خواهد بخشید (گاتها، هات٤٧، بند١).

اما پرسش اصلی این است که نیکی چیست. بریایه آموزههای اشوزرتشت، نیکی هرآنچیزی است که سودش به همه برسد، اما اگر نتیجه کاری ذرهای زیان به دیگران برساند آن دیگر نیکی نیست. همه شامل خودمان، دیگر انسانها و سایر آفریدههای خداوند است که جهان هستی را شکل میدهند در گاتها روان آفرینش نادی از یکیارچگی جهان هستی است که ما نیز جزئی از آن هستیم.

کاری نیک است که برای تمام جهان آفرینش سودمند باشد و همانطور که گفته شد اگر به جزئی از اجزای آفرینش زیانی برسد دیگر نیک محسوب نمیشود. اگر کاری کنیم که برای ما سود داشته اما به دیگران آسیب برساند آن کار نیک نیست و اگر کاری کنیم که به ما و دیگران سود برساند ولی به طور مثال باعث آلودگی زمین یا محیط زیست شود باز این کار نیک نیست و زیانآور است.

این تفکر زیربنای جهانبینی اشوزرتشت است که در آن تمام جهان هستی شامل تمام انسانها جدا از هر دین و قومیتی، همه جانداران و محیط زیستمان آفریده خداوند یکتا بوده و در پیشگاه او برابر و یکپارچه هستیم. در جهانبینی اشوزرتشت ما در قبال تمام انسانها و جهان اطرافمان مسووليم و حتى امشاسیندان نیز که مراحل کمال انسانی است برپایه عملکردی که در قبال دیگران داریم این مراحل را طی میکنیم و اگر هم به کمال برسیم بازهم جزئی است از مجموعهای هستیم که با هم میتوانیم به هدف واقعی دست پابیم همانند مسافرانی که همه سوار بر یک کشتی هستیم اگر چه تکتک ما در حرکت و راهی که کشتی برای رسیدن به هدف طی میکند موثریم ولی با تمام کمالات به تنهایی نمی توانیم به آن هدف غایی برسیم.

اشا یا راستی سرچشمهٔ همهٔ نیکیهاست و کسی میتواند سودرسان واقعی باشد که تمام وجودش راستی باشد که در اوستا «استوت ارته» یا صفت سوشیانس

انسان باایمان و خداشناس، یارسا و پرهیزکار است و اندیشه و گفتار و کردار و وجدانش به افزایش و گسترش راستی کمک خواهد کرد. در پرتو منش پاک و چیرگی بر نفس، هستیبخش دانای بیهمتا بخشایش خویش را به ما ارزانی خواهد داشت. پروردگارا براي برخورداري از اين بخشش نيک بهتو روي ميآورم و آنرا خوستارم (گاتها، هات٥١، بند٢١).

در اوستا تلاش شده است تا این مهمترین آموزه دینی در فرهنگ و زندگی مردم جریان پیدا کند و به همین دلیل به دفعات تکرار و توصیه شده است و بنیاد نماز زرتشتیان نیز برشمرده شده است.

این را پیروزي دانیم این نماز نیکبنیادِ به اشا (راستی) پیوسته را، به آرمئیتی (ایمان) پیوسته را، نمازی که بنیادش اندیشهٔ نیک، گفتار نیک و کردار نیک است (پسنا، هات ٥٨).

نهاز زرتشتیان همراه گره زدن کشتی هست که عهد و پیمان بستن برای نیک اندیشیدن و نیک گفتن و نیک رفتار کردن است. در بخشی از اوستای روزانه به نام «مَزديسنو اَهمي» كه در اصل اقرار به دين مزديسني است اينچنين آمده

من اقرار دارم که مزداپرستِ زرتشتی با ایمان و اعتقادم. من ایمان دارم به پندارنیک اندیشیده، من ایمان دارم به سخن نیکگفته شده، من ایمان دارم به کردارنیک کرده شده. من ایمان دارم به دین مزدیسنا که جنگ براندازد و سلاح را كنار گذارد، به ختودت (خویشي ورزیدن، برادري) امر كند (دین) مقدسي كه

در میان همه بزرگترین و بهترین و زیباترین است. آن (دین) اهورایی زرتشتی همه چیزهاي نیک را به اهورامزدا سزاوار ميدانم، این است ايمان (اعتراف) به دین مزدیسنا.

در واپسین بند هات ۲۹ گاتها نیز که دربارهٔ فلسفهٔ به پیامبری رسیدن اشوزرتشت است، اشوزرتشت رو به درگاه اهورامزدا میکند و میپرسد:

وهومن، اشا و خشترا چه زمان به ما روی خواهند آورد؟ چه زمانی ای مزدا آیین تو را انجمن بزرگ مغان خواهند پذیرفت. ای هستی بخش! اینک که برای ما یار و مددكار رسيده است ما هم آماده خدمت گذاري هستيم (گاتها، هات٢٩، بند١١). وهومن، اَشا و خشَترهوَئيريَه به ترتيب به معني نيكانديشي، راستي و توانايي آرزوشده، در اصل سه فروزه از هفت فروزهٔ اهورامزدا (امشاسپندان) و بالاترین جايگاهي هستند که انسان ميتواند بدان دست يابد؛ يعني همان جايگاهي که اشوزرتشت بدانجا رسید. به سخنی دیگر، نهایت نیکاندیشی رسیدن به جایگاه وهومن، و توانایی انسان در بیان این اندیشههای نیک راهی به سوی دست یافتن به جایگاه اشا (راستی) است، و در نهایت رسیدن انسان به اندیشه نیک و گفتار نیک، او را به توانایی میرساند، توانایی آرزوشدهای که در گاتها خشترهوئیریه یا شهریور نامیده شده است.

در فرهنگ زرتشتی نهادینه شدن نیکاندیشی در جامعه، نماد صلح و آشتی و رنگ وهومن ، سپید است، به همین دلیل است که ایرانیان سپیدترین ماه سال را بهمن (وهومن) نامیدهاند. دومین گام راستگویی یا گفتار نیک است. بیانِ اندیشههای نیک در گفتار و گسترش آن در جهان، کاری است که اشوزرتشت پس از آنکه به پیامبری رسید تا پایان عمر، کمر همت بدان بست.

ای جویندگان دانش، اکنون آموزشها و پیامی را که تا کنون شنیده نشده است براي شما آشكار خواهم ساخت (گاتها، هات٣١، بند١).

نهاد اردیبهشت (اشا وهیشتا) آتش است و در اوستا زیباترین امشاسپندان نامیده شده است و در فرهنگ ایرانی نیز زیباترین ماه سال به نام اردیبهشت نام گذاري شده است. رنگ ارديبهشت به واسطه آتش که نماد آن است سرخگون است.پس از اندیشهٔ نیک و گفتار نیک سومین مرحله، یعنی کردار نیک نتیجهٔ دو مرحلهٔ قبل را به همراه دارد. نیکاندیشی و راستی، راه رسیدن انسان به توانایی آرزوشده است:

اي اشا و اي وهومن به اشوزرتشت و يارانش نيروي مينوى و توانايي ببخشيد تا در پرتو آن به جهانیان آرامش و آسایش بخشند (گاتها، هات ۲۹، بند ۱۰).

باور به تلاش و كوشش و آبادكردن جهان از اندیشه گاتهایی سرچشمه گرفته است. در فرهنگ زرتشتی شهریور ناد توانایی و تلاش برای آبادانی و سرسبزی جهان است و در فرهنگ ایرانی نیز سبزترین ماه سال شهریور نامیده میشود.

پروردگارا! بشود مانند کسانی که جهان را بسوی تکامل و آبادانی پیش میبرند از یاران وفادار تو باشیم (گاتها، هات۳۰، بند۹).

اگرچه اندیشیدن، نخستین گام و مهمترین رکن است ولی هیچگاه بدون گفتارنیک و کردارنیک ارزش واقعی خود را نخواهد داشت. اندیشمندی که نتواند اندیشهاش را بازگو کند و در راستای آگاهی جهانیان گام بردارد، و اندیشه و گفتاري که به نتیجه نرسیده و منجر به کردار نیک نشوند، ارزشی ندارند. پس اندیشهٔ نیک، گفتار نیک و کردار نیک در کنار هم بنیاد دین زرتشتی را شکل مىدھند.

همه با اندیشه و گفتار و کردار بکوشید تا مزدا را خشنود سازید و هر یک انجام کارنیک را برای نیایش او برگزینید (گاتها، هات٥٣، بند٢)..

### دكتر مهربرزين سروشيان فیزیک دان، نویسنده و پاسدار ميراث زرتشتي زندگانی در پیوند دانش با سنت

نوشته: دكترخسرواسفنديارمهرفر ترجمان: گُلسا شاهپورغیبی



دکتر مهربرزیـن جمشـید سروشـیان چهـرهای منحصربهفـرد در میـان جامعـهٔ معاصر زرتشتیان مهاجر بود-فیزیکدانی برجسته که بخش بزرگی از زندگی خود را وقف پاسداری و گسترش میراث زرتشتی ایرانی خویش کرد. او بههمراه همسر گرامیاش مهر بانو زرتشتی سروشیان و دو فرزند شایسته و موفق خود، ویشتاسپ و ویراف، در سندیگو اقامت داشت و از اعضای فعال جامعهٔ زرتشتی جنوب کالیفرنیا بهشمار میرفت. دکتر سروشیان توانسته بود میان دستاوردهای حرفهای خود در عرصهٔ فیزیک وعلاقــهٔ پرشــور خویــش بـه مستندســازی ســنتهای نیاکانــیاش تعادلــی چشمگیر برقرار سازد

#### مسیر علمی و حرفهای

دکتر سروشیان مدرک دکترای خود را در رشته فیزیک از دانشگاه کالیفرنیا، لسآنجلس دریافت کرد و عمر حرفهای خود را صرف تدریس و فعالیت در حوزه مخابرات نمود. دستاوردهای علمی او نمایانگر موفقیت بسیاری از مهاجــران ایرانــی اســت کــه بــرای دســتیابی بــه فرصتهــای آموزشــی و شغلی به ایالات متحده آمده اند، در حالی که پیوندهای عمیق خود را بـا ریشـههای فرهنگیشـان حفـظ کـرده انـد. فعالیـت هـای شـغلی او در زمینه فنی و مهندسی شامل سمت هایی از قبیل مدیر پیشنهادات فنی و مهندس سیستم بوده است که نشانگر کاربردهای عملی زمینه ی علمی وی در محیط های صنعتی است

#### میراث یک خانواده برجسته

مهربرزین سروشیان از خانوادهای برخاسته است که ریشههای عمیقی در پژوهشهای زرتشتی و رهبری اجتماعی دارند. پدر گرامی او، زندهیاد جمشید سروش سروشیان (۸ نـوامبر ۱۹۱۴ - ۲۸ فوریـه ۱۹۹۹)، خـود از رهبران برجسته جامعه زرتشتی و از نویسندگان نامدار بود. جمشید در خانوادهای زرتشتی در کرمان زاده شد؛ او فرزند سروش و دخترعمویش ایران بانو بود و

سنتی از خدمت به جامعه و دستاوردهای علمی را بنیان نهاد که مهربرزین آن را ادامــه داد. ایــن پیشــینه خانوادگــی، بــرای مهربرزیــن بنیانــی فرهنگــی و رویکردی پژوهشگرانه فراهم آورد که بعدها الهامبخش او در نگارش آثارادبی و تلاشهایش برای پاسداشت جامعه و فرهنگ زرتشتی شد.

#### آثار الابی و یاسداشت فرهنگی

پژواک بقا : سفری شخصی و تاریخی

مهربرزین جمشید سروشیان در خاطرات خواندنی خود با عنوان « پـــژواک بقـــا »، خواننــدگان را بــه ســفری ژرف در میــراث زرتشــتی ایرانــی خــود می برد. این خاطرات، بازتابی از تأملات شخصی و بینشهای تاریخی است که استقامت و پایداری نیاکان او را آشکار میسازد

این کتاب فراتر از یک تاریخ خانوادگی است؛ دریچهای است به تجربه گستردهتر زرتشـتیان ایرانـی، بهویـژه در دورانهـای دشـوار. سروشـیان از خلال روایتهای جذاب و نگاهی دقیق، داستان زندگی شخصی خود را با بافت بزرگتری از تاریخ بقا و سازگاری زرتشتیان گره می زنـد

پژواک بقا اثری ارزشمند در پیکره روبهگسترش ادبیات خاطره نگاری زرتشتی به شمار میآید؛ اثری که به اعضای جامعه زرتشتی و خوانندگان غیرزرتشتی، نگاهی نزدیک و صمیمی به چگونگی حفظ سنتهای کهن در جهان مدرن ارائه میدهد.

#### مجموعههای یادبود و همکاریهای علمی

دکتر سروشیان به عنوان هماهنگ کننده در تهیه ی جلد دوم یادبود جمشید سروش سروشیان « آتش درون » فعالیت داشت؛ اثـری پژوهشـی کـه بـه پاسداشـت خدمـات زنـده یـاد پـدرش در حـوزه مطالعـات زرتشـتی تدویـن شد. این جلد یادبود که بهویرایش دو پژوهشگر برجسته، پروفسور کارلو جی. سرتی و فرخ وجیفدار منتشر گردید، نشان دهنده تعهد مهربرزین به

#### حفظ و گسترش میراث علمی خانواده خود است

نقـش او بهعنـوان هماهنگکننـده در چنیـن آثـار علمـی، جایگاهـش را بهعنـوان یلـی میـان پژوهشهـای دانشـگاهی و تلاشهـای یاسـدارانه از جامعـه زرتشـتی برجسـته میسـازد؛ نقشـی کـه تضمیـن میکنـد پژوهشهـای زرتشتی هم زمان با حفظ استانداردهای علمی، پیوند خود را با اهمیت فرهنگی خویش نیز حفظ کنند.

#### رهبری اجتماعی و کنشگری فرهنگی

دکتر سروشیان نقشی فعـال در سـازمان هـای زرتشـتی و همکاری گـستردهای با فدراسیون انجمنهای زرتشتیان آمریکای شمالی (فزانا) داشته است. او در نشستها و گفتوگوهایی درباره مسائل حیاتی پیشروی جامعه زرتشــتیان ایرانــی شرکــت کــرده اســت. مشــارکت او در نشســتهای فِزانــا شامل مباحثی پیرامون تبعیض و آزار زرتشتیان ایرانی، و همچنین بررسی نقـش چهرههـای تاریخـیای چـون «مانکجـی لیمجـی هاتاریـا» در نجـات و پشتیبانی از جامعه زرتشتی بوده است. این فعالیتها بازتاب درک عمیق او از این واقعیتاند که پاسداشت میراث زرتشتی نهتنها مستلزم ثبت و مستندسـازی گذشـته اسـت، بلکـه نیازمنـد پـرداختن بـه چالشهـای معـاصر جامعـه نيـز مىباشـد

#### پیوند میان نسلها و فرهن*ک*ها

بهعنـوان عضـوی از جامعـه زرتشـتیان مهاجـر، زندگـی دکتر سروشـیان مصداقی از تجربه بسیاری از مهاجرانی است که باید میان حفظ فرهنگ سنتی خود و سازگاری بـا محیطهـای نویـن تـوازن برقـرار کننـد. موفقیـت او در هـر دو عرصـه علمـی و فرهنگـی نشـانگر آن اسـت کـه میتـوان در عیـن حفظ راسخ هویت قومی و دینی، در زندگی حرفهای و دانشگاهی آمریکا نیـز مشـارکتی کامـل داشـت

فعالیتهای او با پسران عزیزش و نیز با جامعه زرتشتی جنوب کالیفرنیا نشانگر تعهد اوست به اینکه نسلهای جوانتر پیوند خود را بـا سـنتهای نیاکانـی حفـظ کننـد، در حالـی کـه زندگـیای موفـق و پویـا در سرزمین جدید خود بنا مینهند

#### تلاقی علم و معنویت

هویـت دوگانـه دکتر سروشـیان بهعنـوان فیزیـکدان و یاسـدار فرهنگـی، بازتابی است از مفاهیم عمیق اندیشه زرتشتی؛ اندیشهای که از دیرباز هـم مشـاهدات تجربـی و هـم تأمـل معنـوی را دربرداشـته اسـت. تأکیـد آییـن زرتشتی بـر راسـتی، دانایـی و نیکـی ذاتـی آفرینـش، با پژوهـش علمی همراسـتا بوده، و مسیر حرفهای دکتر سروشیان ، نمود طبیعی همین ارزشهای دینی و فرهنگی اوست. رویکرد او بـه مستندســازی میــراث زرتشــتی، آمیــزهای بــود از روش علمی و دقت پژوهشی، با شور و تعهد انسانی پایبند به سنتها و باورهای جامعه خود

#### اهمیت و تأثیر معاصر

رویارویی با چالشهای امروز

دکتر سروشیان از رهگذر نوشتهها و فعالیت های اجتماعی خود، به بسیاری از چالشھایی پرداخت کہ جوامع زرتشتی معـاصر بـا آن روبـهرو هستند: کاهـش جمعیـت، پراکندگـی جغرافیایـی، و دشـواری حفـظ هویـت دینی و فرهنگی در میان نساها یا ورای مرزهای ملی. خاطرات و آثار پژوهشی او به افراد و خانواده ها الگویی ارائه میدهند برای چگونگی پاسداشت میـراث نیاکانـی در عیـن سـازگاری بـا شرایـط امـروزی؛ الگویـی کـه الهام بخش و راهنمایی عملی برای دیگر اعضای جامعه در مواجهه با چالشهای مشابه است

#### كسترش آموزش

کارهای دکتر سروشیان در خدمت ارتقای آگاهی عمومی درباره آیین زرتشتی است و به اعضای جامعه و نیز مخاطبان غیرزرتشتی کمک میکنـد تـا اهمیـت تاریخـی و جایـگاه امـروزی ایـن دیـن را بـهتر درک کننـد. آمیزش روایت شخصی و تحلیل تاریخی در آثار او، تجربه زندگی زرتشتیان را برای مخاطبانی با پیشزمینههای گوناگون قابلدرک میسازد.

#### پلی زنده میان گذشته و آینده

دكتر مهربرزين سروشيان مظهر والاترين ويژگىهاى جامعه زرتشتيان مهاجـر بـود: دسـتاورد علمـی، پاسـداری فرهنگـی، و رهبری اجتماعـی. زندگـی او نشان میدهد که انسان میتواند ضمن گرامیداشت سنتهای نیاکانی خـود، سـهمی معنـادار در جامعـهای کـه در آن زیسـت میکنـد نیـز داشـته

او از رهگذر فعالیتهای علمی، آثار ادبی، و مشارکت اجتماعی خود، بسان یلی زنده میان خرد کهن پیامبر ما زرتشت و جهان امروز عمل کرد و اطمینان حاصل کرد که ارزشها و تجربههای زرتشتی بتوانند الهام بخش جامعه و گفت وگوی گسترده تر بشری درباره ایمان، هویت و

پایبنـدی او بـه راسـتی و تلاش بیدریغـش در ثبـت تاریـخ و مشـارکت وی در گفتوگوهای اجتماعی پیرامون چالشهای روزگار اکنون، سبب میشود کـه آثـار و یادگارهایـش در نسـلهای آینـده زرتشـتیان همچنـان طنینانـداز باشـد؛ نسـلی کـه در پـی درک جایـگاه خـود در جهانـی اسـت کـه روزبـهروز ييچيدەتـر مـي گـردد.

#### سخن پایانی

زندگینامـه دکتر مهربرزیـن سروشـیان بازتابدهنـده چندوجهـی بـودن هویت زرتشتی کنونی است. او بهعنوان فیزیکدان، در تلاش بشریت برای درک علمی جهان سهیم بود؛ بهعنوان نویسنده، حافظ حافظه فرهنگی و تاریخی بود؛ بهعنوان رهبر اجتماعی، راهنمای جامعه در مواجهه با چالشهای معاصر بود؛ و بهعنوان عضوی از خانواده، انتقال سنتها و ارزشها را میان نسلها زنده نگاه داشت. سرگذشت او بازتابی است از مضامیـن گسترده مهاجـرت، سـازگاری و پاسـداری فرهنگـی کـه فراتـر از جامعـه زرتشتی طنین افکنده و بینشی ژرف درباره چگونگی حفظ هویتهای دینی و قومی در دل جوامع چندفرهنگی ارائه میکند.

در کتاب «پـژواک بقـا » و دیگـر آثـارش، دکتر سروشـیان خواسـتار ایـن بـود که پژواک ایران باستان درآمریکای معاصر همچنان شنیده شود، و جامعه خویش و فرهنگ گسترده ترپیرامونش را با خرد ماندگار یکی از کهن ترین آیینهای بشری غنا بخشد.

دکتر مهربرزین سروشیان در تاریخ ۷ سیتامبر ۲۰۲۵، در سن ۷۳ سالگی

مهربرزین دوست ارجمند فرهیخته و عزیزم: میراثت که میراث نیاکان پر افتخار ماست پایدار خواهد ماند و ما همگی فروغ آن آتش درون را که بیش از ۱۴۰۰ سال پیش زنده و پایدار مانده و در چند دهه گذشته با کمک علم و دانش و تکنولوژی با گسترشی تاریخی در جهان به ویژه در سرزمین پدری ایران اهورایی در حال رشدی سریع است زنده نگاه خواهیم داشت.

راهت ادامه دارد !!!



#### مقدمه

جایگاه و مرتبهٔ سخن نزد هند و ایرانیان بسیار ارجمند و بلند بوده است. آنان سخن را «مانتره» یعنی «کلام برآمده از دانایی» و تجلی تام و تمام خرد می دانستند که میتواند دارای قدرت اعجاز و برکتبخشی و شفا باشد. از همین روست که اشوزرتشت پیامبر نیز، سرودهای خود را مانتره مینامد (← یسنا، هات ۲۸ بندهای ٥ - ٧؛ هات ٣١ بند ٦؛ هات ٤٣ بند ٤؛ هات ٤٥ بند ٣) و از اهورامزدا ميخواهد كه با كلام بلندمرتبهٔ خویش (در متن اوستایی: ərəšvāiš uxδāiš) به او و پیروانش کمک کند تا مانتره را بیاموزند و به یاری آن به اَشه، وُهومنه و سرَئوشه دست یابند و نیروی شرّ و بدی را از خویش دور کنند (یسنا، هات ۲۸، بندهای ۵-۷).

#### yā və mąθra +srəvīmā +rād

بشود که به وسیلهٔ مانتره، بخششهای شما را بشنویم (پسنا، هات ۲۸ بند ۷).

در این نوشتار، بر اساس اندرزنامههای یهلوی و اندرزهایی که در این متون دربارهٔ آداب سخنگفتن باقی مانده است، عباراتی اندرزگونه را بازنویسی کردهایم تا چکیدهٔ پند نیاکانهان را دربارهٔ «چگونه سخن گفتن» همواره به یاد داشته باشیم. راستگویی و پرهیز از دروغ، توجه به خرد و دانایی، رعایت ادب، دوري از تندگویی و به موقع و بجا سخن گفتن، برخی از نکات مهمی است که در این متون، بارها سفارش شده است. در میان این اندرزها، به نظر میرسد که رعایت «راستی» و «خرد» در سخن گفتن، یقیناً در مقام سروری قرار دارند.

#### ۱) راست بگویید و از دروغ بپرهیزید که هیچ چیز مهمتر از راستگویی نیست.

مهمترین اندرز برای چگونه سخن گفتن، در نوشتههای پهلوی، راستگویی و پرهیز از دروغ است. در نوشتههای پهلوی، راهنمایی عملی برای تشخیص راستی در سخن داده شده است. در دینکرد ششم آمده است، هنگام سخن گفتن با چنان آگاهی و بینشی سخن بگویید، گویا ایزدان و امشاسپندان در برابرتان ایستادهاند (دینکرد ششم، بند ۹۱) .

وجود انسان راستگو تمام هستی را سرشار از شادی و شعف میسازد. در پرسش چهارم مینوی خرد آمده است: «دانا از مینوی خرد پرسید که: «کدام زمین شادتر است؟» - مینوی خرد پاسخ داد: «آن زمین شادتر است که مرد پارسای راستگفتار در آن منزل کند». ارجمندی و ارزش راستگویی در سخن گفتن چنان است که در اندرزنامهٔ مینوی خرد زندگی با سخن دروغ از مرگ

نیز مهیبتر و بدتر دانسته شده است، زیرا زندگی با دروغگویی، سبب دور شدن آرامش و خوشی گیتی از آدمی میشود (مینوی خرد، پرسش هیجدهم،

صفاتی که در دروغگویی ریشه دارند، یکی تملق و دورویی است و دیگری تهمت و افترا. یکی از اندرزهای مینوی خرد آن است که برای همیرسگی و مشورت، دانایان و نیکان را برگزینید و از سخن چینان و دورویان و تهمت زنندگان دوری کنید (مینوی خرد، پرسش ۱۹)، اندرزی ارزشمند که به زبانی دیگر در شاهنامه نیز آمده است.

دل هوشیاران کند پر ز درد سخنچین و دوروی و بیکار مرد که نیکت به زشتی برد یاک باز مکن با سخنچین و دوروی راز

جایی هست که راستگویی اهمیتی دو چندان مییابد و با تأکید بیشتری مطرح میشود، و آن مقام شهادت و گواهی دادن است. در نوشتههای پهلوی گواهی دروغ در ردیف بدترین گناهان قرار گرفته است و پارسایی و رستگاری آدمی در گرو راستگویی در این مقام است (مادیان هزاردادستان، فصل آ۱۵، بند۱۰؛ متون پهلوی، واژهای چند از آذرباد، بندهای ۵-۲).

#### ۲) بر یایهٔ اندیشه و خرد سخن بگویید و از بیهودهگویی و سـخنان ياوه بيرهيزيد.

یکی از نشانههای بیاندیشه سخنگفتن، آن است که کسی چیزی را نداند ولی بگوید که میداند، این کار چنان نابخردانه است که گویا هزار سخنی هم که میداند از او دور میشود (دینکرد ششم، بند ۱۸۳).

نشانهٔ دیگر، گوش ندادن است؛ کسی که به سخنان دیگران درست گوش نمیکند، در راه یاوهگویی قدم گذاشته است (متون پهلوی، چیده اندرز یورپوتکیشان، بند ۵۲).

نشانهٔ دیگر سخن نابخردانه، با خشم و تندی سخن گفتن است. در اندرز آذرباد ماراسپندان، سخن تند و ابلهانه به آتشی تشبیه شده است که خشک و تر را با هم میسوزاند. در دینکرد ششم (،بندج۲۶) آمده است: «از تندی، ياوهگويي؛ و از ياوهگويي، گفتار بينتيجه؛ و از گفتار بينتيجه، گفتار بيجا؛ و به سبب گفتار بیجا، مرد فرّة خویش را بکاهد».

#### ٣) به اندازه سخن بگویید و در گفتار، میانهرو باشید.

همانگونه که میانهروی در خوردن و نوشیدن برای جسم انسان سودمند است، میانهروی در گفتار نیز برای روان آدمی نیکو و سودمند است (متون

پهلوی، واژهای چند از آذرباد، بند۸؛ دینکرد ششم، بند ه۱۸). در پرسش اول اندرزنامه مینوی خرد میخوانیم: برای آنکه خویشتن را بیعیب نگاه داری، با اعتدال و در راه راست سخن بگویید.

#### ۴) هنـگام سـخن گفتـن، زمـان و مـکان و سـود سـخن را بسنجید و سپس سخن بگویید.

سخن به موقع و بجا، از نتایج سخندانی و خردمندی است. در دینکرد ششم (بندج٦٣) مىخوانيم: « از سخن دانى، سخن بهموقع؛ و از سخن بهموقع، سخن خردمندانه؛ و از سخن خردمندانه، سخن بجا باشد؛ و از سخن بجا و بههنگام گفتن، فرد فرّة خویش را بیفزاید».

در متون اندرزی تأکید بر این است که همواره، حتی برای سخنی که سودي خاص به همراه ندارد و تنها برای شادی و خرمی دیگران گفته میشود، باید زمان و مکان گفتار را سنجید و سپس سخن گفت. آذرباد مارسپندان چنین اندرز میدهد که: »سخن را اگر سودی ویژه با آن نیست، بجز برای خرمی [و شادی] مگویید، و آن سخن را نیز که برای خرمی میگویید، جای و زمان را

یکی از مواقعی که نیاکان ما در آن زمان، لب فرو میبستند و اصلاً سخن نمی گفتند، زمان غذا خوردن بود. سفارش جدی و قطعی در متون فارسی میانه آن است که در زمان غذا خوردن، هرگز نباید سخن گفت. «درایان جویدن» اصطلاحی پهلوی است به معنی «سخن گفتن به هنگام غذا خوردن» که کاری بسیار زشت و نکوهیده و سبب رنجش و آزار جهان و گناهکاری است (متون پهلوی، اندرز دستوران، بندهای ۵-۷؛ مینوی خرد، پرسش یکم، بندهای ۳۳-۳۲)

### ۵) نرمسخن باشید و در گفتگو با دیگران ادب را رعایت

در سخن گفتن، به ویژه با مهتران و بزرگان، باید «چربزبان و نرمگفتار» و نسبت به کهتران باید مؤدب و مهربان (huēwāz) بود (مینوی خرد، پرسش یکم، بندهای ۷۸-۷۷). اصطلاحی که در متون فارسی میانه برای نرمگفتاری به کار رفته است، čarb guftan/pursīdan يعنى «چرب سخنگفتن/ پرسيدن» است. چربزبانی در متون یهلوی اغلب در معنایی مثبت و به معنای نرمگفتاری و با احترام سخن گفتن به كار رفته است. آذرباد مارسپندان در اندرزهایش چنین سفارش کرده است که: »برای آن که با تو بمانند، در سخنگفتن به چربی [ و نرمی سخن بگو و آنان را] نماز بَر [و تکریم کن]، زیرا از نماز بردن پشت نشکند و از چرب سخن گفتن، دهان بدبو نشود (نیز ← همانجا، بندهای ٦٢ ، ٦٣؛ دينكرد ششم، بند هـ ٤٣).

#### ۶) همـواره بـا دانایـان و افـراد معتمـد و امیـن مشـورت کنیـد.

در متون پهلوی بهترین مصاحب آدمی، اندیشة نیك، گفتار نیك و كردار نیك و بهترین مكان براي مشاوره و همپرسگی، «انجمن نیكان» دانسته شده است. در اندرزنامههاي پهلوي آمده است که سخن را بايد با افراد دانا و مورد اعتماد در میان گذاشت و تنها از خردمندان و دینآگاهان و پیشوایان و نیکان باید سخن را شنید و پذیرفت و به کار بست و با افراد آزاده، کارآزموده، زیرك و خوشخیم مشورت كرد. همچنین باید در مصاحبت و گفتگو از افراد ابله و بدنژاد دوری کرد و از سخن گفتن با ایشان پرهیز نمود. در دینکرد ششم «همیرسگی با نیکان» ابزار خرد و نشانهٔ خردمندی دانسته شده است.

آذرباد مارسپندان چنین اندرز میدهد که: «با مرد آزاده [و] کارآزموده و زیرک [و] خوشخو مشورت کن و دوست باش» و در دینکرد ششم چنین آمده است که: «سخن را به افراد قابلااعتماد باید گفت، و دین را نزد همدینان باید سگالید [و به بحث و جدل گذاشت] و کرفه و بزه را به همه کس باید گفت،... گفتار را به کسی باید گفت که ویر او چنان است که آن را میگیرد [و میفهمد]،

هوش او چنان است که سخن را نمی جود، خرد او چنان است که می تواند به درستی دوباره تکرار کند».

#### ۷) رازدار باشید و راز دیگران را با کسی باز مگویید.

در گفتن و شنیدن سخن باید رازدار بود و نیز راز را با افراد رازنگاهدار و مورد اعتماد در میان گذاشت. از صفات دژآگاهان و بداندیشان یکی این است که رازنگاهدار نیستند بنابراین با آنان نباید همراز شد؛ همچنین به یاوهگویان و سخن چینان نباید راز خود را گفت.

#### ۸) انـدرز بـزرگان و خردمنـدان را بـه جـان بشـنوید و بـرای دیگران نیر بازگو کنید.

در متون پهلوی بسیار بر «گفتن و شنیدن اندرز» و «آموختن فرهنگ» ستایش و سفارش شده است و گفته شده است که: «بستن بینش چشم و نشنیدن گوش» یکی از دشمنیهای اهریمن است تا آدمی را گمراه و حیران کند (متون یهلوی، چیده اندرز یوریوتکیشان، بند ٤٧). از اندرزهای خسرو قبادان است که: «اندرزگفتار و به جان اندرزنیوشیدار باشید».

#### ۹) هرگــز ســوگند مخوریــد، دیگــران را تمسـخر نکنیــد، نفریس و سخن زشت بر زبان میاورید.

در اندرزنامههای پهلوی آمده است که نه به راست و نه به دروغ نباید سوگند خورد، نباید دیگران را با تمسخر آزرد و نباید سخن درشت و زشت بر زبان آورد. باید از «افسوسگر» یعنی کسی که دیگران مورد تمسخر قرار میدهد دوري کرد، چنين کسي چه بسا خود نيز مورد تمسخر قرار ميگيرد و فردي بيفرّه و نفرینشده، است (متون یهلوی، چیده اندرز یوریوتکیشان، بند۲۹).

تندی و درشتگویی، نشانة بی خردی است و سبب تحقیر و خوار شدن آدمی میشود (اندرز اوشنر دانا، بند ۱۵)؛ «زشتگویی»، «تندی» و «دژسخنی»، صفاتی ناپسند در گفتار هستند و در نوشتههای پهلوی به سختی نکوهش

#### كتابنامه

- آموزگار، ژاله. ۱۳۸۷. «سنت شفاهی در ایران باستان»، زبان، فرهنگ و اسطوره (مجموعه مقالات). تهران: معين. صص ٣٢٤- ٣٣٥.
- آموزگار، ژاله. ۱۳۸۷. «جادوی سخن در اساطیر ایران»، زبان، فرهنگ و اسطوره (مجموعه مقالات). تهران: معين. صص٣٧١- ٣٨٣.
  - پورداود، ابراهیم . ۱۳۵٦. یسنا. ۲ج. تهران: انتشارات دانشگاه تهران.
    - تفضلی، احمد. ۱۳۷۹. مینوي خرد. تهران: نشر توس.
- جاماسبآسانا، جاماسبجی منوچهر. ۱۳۷۱. متون پهلوي. ترجمة سعید عریان. تهران: كتابخانه ملى جمهوري اسلامي ايران.
- راشدمحصل، محمدتقی. ۱۳۸۹. دینکرد هفتم. تهران: پژوهشکاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
- ژینیو، فیلیپ. ۱۳۸۲. ارداویراف نامه. ترجمه و تحقیق ژاله آموزگار. تهران:
- گشتاسب، فرزانه و نادیا حاجییور. ۱۳۹۱. «اخلاق و آداب سخندانی در اندرزنامههای فارسی میانه»، زبانشناخت، س۳، ش۲. صص ۲۹-۸٤.
- گشتاسب، فرزانه و نادیا حاجییور. ۱۳۹۲. اندرز اوشنر دانا. تهران: پژوهشگاه علوم انساني و مطالعات فرهنگي.
- میرفخرایي، مهشید. ۱۳۹۰. روایت پهلوي. تهران: پژوهشگاه علوم انساني و مطالعات فرهنگی.
- میرفخرایی، مهشید. ۱۳۹۳. بررسی دینکردششم. تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.

# جایگاه زن در ایران باستان؛ در اسطوره تاریخ و شاهنامه



نگارنده: الهام زارع

هدف من نه ستایش است و نه نکوهش، بلکه بازخوانی روایتهایی است که از اسطوره آغاز میشوند، در تاریخ ادامه مییابند و با نمونههایی از شاهنامه تكميل خواهند شد.

#### زن در اسطورههای ایرانی

برای ورود به این بحث بهتر است نخست تعریفی از اسطوره ارائه کنیم. اسطوره آینهای است که تصویری از دل هزارهها بازمی تاباند؛ جایی که تاریخ و باستانشناسی خاموش میشوند، اسطورهها به سخن درمیآیند. اسطوره داستانی برساخته نیست بلکه روایتی است با ریشههای عمیق.

در اساطیر ایرانی، «مشی و مشیانه» نخستین زن و مرد هستند که بهطور برابر از زمین سر برمیآورند و میان زن و مرد تفاوتی آشکار نیست. آنان آغازگر نسل انساناند. این روایت برخلاف بسیاری از اساطیر دیگر \_ مانند یونان یا هند \_ مقام زن را فرعی و جانبی نشان نمیدهد.

باستانشناسی نیز این برابری را تأیید میکند. یافتههای مربوط به «ونوس»های کشفشده در نقاط مختلف جهان ـ از جمله نواحی نزدیک ایران \_ نشانگر تقدس زایش و اهمیت زن در فرهنگهای کهن است.

#### از الهههای باروری تا آناهیتا

در ایران پیشآریایی، الهههای باروری قدرت و جایگاهی والا داشتند و حتى كاهنهها رياست آيينها را برعهده داشتند. با ورود اقوام آريايي حدود ۱۰۰۰ ق.م که جامعهای مردسالار و جنگاور بودند، این جایگاه کاهش یافت، اما ایزدبانوانی مانند «آناهیتا» همچنان محبوب و مورد احترام باقی ماندند. آناهیتا ایزدبانوی آبها، باروری و زایش بود و در اوستا از او بسیار ستایش شده است.

#### شواهد تاريخي

بر اساس الواح ایلامی (۲۲۳۰ ق.م)، بانویی به نام «کش» به عنوان همسر یادشاه، مقام و قدرتی بسیار داشته است. همچنین در برخی تمدنهای باستانی، زنان نقش مهمی در کشاورزی، اقتصاد و حتی اداره امور محلی داشتهاند. نظام «مادرسالاری» در برخی مناطق رواج داشته که در آن نسب از طریق مادر منتقل میشده است.

در دوران هخامنشی، احترام به مادر همچنان یابرجا بود؛ چنانکه شاه در حضور مادر پایینتر مینشست و کوروش فرزندانش را به احترام و اطاعت از مادر سفارش میکرد. حتی در دوره ساسانیان نیز زنان در ازدواج و طلاق صاحب حق رأى بودند و بدون رضايت آنان عقد يا طلاق معتبر نبود.

بقایای این قدرت زنانه هنوز در برخی نقاط ایران \_ مانند لرستان \_ دیده می شود؛ جایی که زنان نقش داور، میانجی و حتی پهلوانی دارند.

#### زنان در شاهنامه

فردوسی در شاهنامه با دقتی شگفتانگیز بازتابی از این میراث کهن را حفظ کرده است. در بسیاری از داستانها، «نسب مادری» مهم شمرده میشود. رستم در رجزخوانیها، تبار مادری خود را یاد میکند. در داستان زال و رودابه، این «سیندخت» مادر رودابه است که با خرد و تدبیر میان دو خاندان صلح برقرار میکند. زنانی چون تهمینه، منیژه و کتایون نیز در انتخاب همسر صاحب نقش و نظر هستند.

در این روایتها، زن نه موجودی ضعیف، بلکه تصمیمگیر، خردمند و دارای شخصیت مستقل است. حتی موضوع ارث و نَسَب در برخی داستانها به زنان وابسته است.

بسیاری از این داستانها در «سرزمین زن» رخ میدهند؛ مفهومی که نشان دهنده قدمت حضور زن در قدرت و اجتماع است.

- آناهیتا ماری بویس
- شاهنامه فردوسی
- زن در خانواده ایران باستان ژاله آموزگار
- ازدواجهای اساطیری و آیینهای ایران باستان ژاله آموزگار
  - پژوهشی در اساطیر ایران مهرداد بهار
  - نشانههای زنسالاری کتایون مزدایور
  - جایگاه زن و زبان پهلوی کتایون مزدایور

### هنر قدرداني: نگاهي دوباره به داشتههايمان

سوسن کیانی یزدی



تا به حال شده به داده ها و چیزهای خوبی که همیشه داشته اید فکر کنید و قدردان باشید؟ بیشتر ما به چیز های که نداریم و یا در طول زندگی بدست نیاوردیم فکر میکنیم و در نتیجه دچار یاس و حسرت و سرخوردگی می شویم در حالی که حتی با یک نگاه سطحی به اطراف و یا به بدن و جسم خودمان میتوانیم به عظمت طبیعت و آفرینش انسان و نعمت های بیکرانی که به رایگان در اختیار ما قرار گرفته پی ببریم. و اما چرا قدر شناسی ؟

خیلی ها معتقدند که تمامی آنچه در دنیا هست - زمین و طبیعت و...چون به اراده و خواست خدا بوده نه تقاضای ما بنابراین نیازی به قدرشناسی و شکرگزاری نیست و یا استدلال دیگر اینکه شکرگزاری یعنی از شرایط و داده های فعلی راضی بودن و همین مانع سعی و تلاش و پیشرفت انسان میشود و ا اصلا خداوند چه نیازی به شکرگزاری بندگانش دارد؟

تشکر و قدردانی از همدیگر و یا شکر گزاری از خدا به خاطر داده هایی که داریم باعث میشود ما مثبت فکر کنیم- خوش بین باشیم و از سلامت روان بالاترى برخوردار باشيم.

تشکر و قدردانی باعث انگیزه در زندگی ما میشود.

با سپاس گزاری ما جسم سالم تری خواهیم داشت چون همیشه بین روان و جسم ما رابطه مستقیم وجود دارد.

قدردانی از یکدیگر باعث روابط عاطفی بهتر -پایدارتر و عمیق تری بین افراد میشود.

با یک مثال ساده میتوان به ارزش قدردانی یی برد. بعد از یک روز پرکار و شلوغ اگر رییس ما بابت تلاش و کار روزمره ای که میکنیم تشکری داشته باشد و خسته نباشید بگوید شما احساس بهتری دارید یا اینکه بدون توجه به زحمات شما در طی روز با یک خداحافظی خشک و ساده کار شما به پایان رسد؟

در مورد خدا هم شکرگزاری ما برای رفع نیاز او نیست بلکه برای رستگاری و به کمال رسیدن خود ما میباشد چرا که اهورامزدا بی نیاز مطلق است.

پس سعی کنیم قدر داده هایمان را بدانیم و لذتشان را ببریم - به نداشته هایمان فکر نکنیم و شکر گزار باشیم تا نعمت ها یمان افزون گردد همچنان که مولوی بزرگ شاعر شیرین سخن سرودند که:

كفر نعمت از كفت بيرون كند شكر نعمت نعمتت افزون كند

ايدون باد

# تفيرحافظ غزل پیت و دوم

# چو بشنوی سخن اهل دل مکو که خط ست سخن شناس نه لر جان من خطا این جاست

«اهل دل» در زبان عرفان، کسانیاند که از مرز عقل محاسبهگر و شناخت مفهومی عبور کرده و به ادراک حضوری رسیدهاند؛ یعنی معرفتی که از کشف و شهود میآید، نه از استدلال. حافظ هشدار میدهد که اگر سخن آنان را شنیدی و برایت عجیب، متناقض یا بی قاعده آمد، شتابزده آن را انکار نکن؛ زیرا زبان آنان، زبان رمز است، نه منطق صوری. در عرفان، حقیقت را نمی توان به طور مستقیم و عادی بیان کرد؛ به همین دلیل سخن سالکان آکنده از یارادوکس، استعاره، و اشاره است. انكار این سخن، نشانهی ناآشنایی با ساحت

# سرم به دنی رو عقبر فرو نمر آید تبارک الته ازین فتنه ها که در سرماست

این بیت از ژرفترین لحظات تجربهی عارفانه در دیوان حافظ است؛ لحظهای که سالک از دو کرانهی وجود ـ دنیا و عقبی ـ عبور میکند و به ساحتی میرسد که نه در «طلب نعمتهای دنیا» آرام میگیرد و نه در «امید پاداش بهشت». این حالت، در عرفان اسلامی، فنا از دو عالم و رسیدن به مقام بیکرانگی حضور است.

#### حافظ در این بیت گویی میگوید:

«نه دنیا مرا راضی میکند و نه عقبی؛ من در پی حقیقتی هستم که هیچ عالمی گنجایش آن را ندارد. شگفتا از این عشق الهی که بر سر من افتاده و مرا از همه چیز جز او بی قرار کرده است.» در اوج، این بیت بیانگر بینیازی از هر دو جهان و جذبشدن به مطلق است؛ همان حالتي كه عارفان آن را «فنا في الله» يا «مستى مقدّس سالک» بر آستانهی حقیقت دانستهاند.

# در اندرون من خسته دل ندانم کیست کهمن خموشم و او در فعنان و در غوغاست

این بیت از روشنترین تجلیات تجربهٔ «دوگانگی درون سالک» در لحظهٔ بیداری عرفانی است؛ لحظهای که انسان درمی یابد در وجود او کسی دیگر نفس میکشد. حافظ در اینجا به یکی از بنیادی ترین مفاهیم عرفان اشاره میکند: وجودِ «من حقیقی» در پس «من ظاهری».

#### حافظ در این بیت میگوید::

«در وجود من دو کس نشسته است: من کوچک و من بزرگ. من كوچك خاموش است، اما من بزرگ – همان حقيقت الهي ـ در غوغاست و مرا به خویش میخواند.» این بیت بیانگر یکی از عمیق ترین تجربه های عرفانی است: آگاهی از حضور حقیقت در باطن، پیش از آنکه سالک بتواند آن را به روشنی بشناسد. به بیان دیگر: جایی که انسان خاموش است، روح او سخن میگوید؛ و این آغاز راه بیداری است.

# ولم زیرده برون شد کحب پیرابر مطرب بنال هان که از این پرده کار ما به نواست

این بیت از لطیفترین و دقیقترین بیانهای حافظ دربارهٔ لحظهٔ عبور دل از حجابها و آمادگی برای تجلّی است؛ جایی که دل از عالم پنهان بیرون آمده و طالبِ نغمهای میشود که سلوک را به کمال رساند.

حافظ در این بیت میگوید:

«دل من از حجابها رها شده و آمادهٔ شنیدن نغمهٔ حقیقت

اکنون که این پرده کنار رفته، راه سلوک من از طریق نوا و عشق میگذرد، نه از طریق خاموشی و انکار.»

این بیت بیانگر آغاز مرحلهای نو در سلوک عرفانی است؛ مرحلهای که در آن، دل آمادهٔ تجلّی است و حقیقت تنها با «نغمهٔ عشق» می تواند خود را آشکار سازد.

# مرا یه کار جحسان هرکز التف ت نبود رخ تو در نظر من چنین خوشت کراست

سالک میگوید: دل من از ابتدا به امور دنیوی و ظواهر عالم توجهی نداشت؛ آنچه مرا به جهانِ معنا و زیبایی کشاند و دیدهام را خوش کرد، تجلی رخ حق بود.

«من از دنیا روی گردان بودم؛ اما جلوهی جمال تو ـ که همان ظهور حقیقت است ـ چنان در نظرم زیبا جلوه کرد که همه چیز در برابرش رنگ باخت.»

# نحنفة ام زخيالركه مريزد دل مسن خمار صدشه دارم شراب خانه کی ست

در این بیت، حافظ با زبان ممنّا و سوز، حال سالکی را تصویر میکند که در آتشِ شوق حقیقت می سوزد. دل سالک از شوق تجلی محبوب آرام ندارد و در عطشِ رسیدن به «شراب الهی» میسوزد؛ شرابی که او را از رنج فراق به حالتِ بی خودی و وصال می برد.

# . آن به دیر معن تم عزیز مردارند که آتشرکه نمیردهمیشه در دل ماست

#### حافظ ميگويد:

«من را در دیر مغان دوست میدارند، زیرا در دلم آتشی از عشق الهي هست كه هيچگاه خاموش نمي شود. ارزش من نه به ظاهر، بلكه به نور و آتشی است که در جانم می سوزد.»

به بیان روشنتر:

سالک نزد اهل حقیقت گرامی است چون حامل شعلهٔ جاودانهٔ عشق الهی است ـ آتشی که پیدایش و بقایش از عالم ازل است و مرگ و خاموشی در آن راه ندارد.

# چه ساز بود که در پرده می زد آن مطسرب که رفت عمر وهنوزم دماغ پرُ ز هواست

#### حافظ در این بیت میگوید:

«در آغاز راه، نغمهای از عالم حقیقت در جانم دمیده شد. آن لحظه چنان ژرف و تغییرآفرین بود که اکنون، با گذشت همهٔ عمر، هنوز عطر و شوق آن نغمه در سر و دل من باقی مانده است.»

این بیان تجربهٔ نخستین لامسهٔ روح با حقیقت است؛ جرقهای که راه سلوک را آغاز میکند و تا پایان عمر، سالک را در حالت طلب و اشتیاق نگاه میدارد.

# ندا سرعشق تو دیشب در اندرو سنم دادند فضامر سینه حب فظ هنوز پر ز صداست

#### حافظ در این بیت میگوید:

«دیشب در دل من خطاب عشق تو دمیده شد؛ و اکنون، با گذشت زمان، فضاى باطن من هنوز سرشار از پژواک آن پیام الهی است.» این بیت شرح پایداری اثر تجلی عشق در وجود سالک است: وقتی حقیقت یک بار در دل بتابد، صدایش خاموش نمی شود؛ بلکه به صورت ارتعاشی جاودان در سینه باقی میماند.

تفسیر و خوشنویسی: شاهین خُرسندی



#### اورنج كانتى:

گهنبار چهره پیتی شهیم گاه که برای آفرینش زمین است با همکاری گروه گهنبار از ساعت ۱۱ بامداد روز یکشنبه ۱۴ سپتامبردرمرکز برگزار شد.

نهایشگاه هنرهای زیبا ازساعت ۱۰ بامداد تا ۵ پسین روز شنبه ۲۸ سپتامبر درمرکز برگزار شد.

جشن مهرگان با همکاری گروه جشنهای مرکز زرتشتیان کالیفرنیا همراه با برنامه های فرهنگی و شاد هنری - رقص و موسقی ودی جی و با باشندگی شمار زیادی از همکیشان از ساعت ۶ پسین شنبه ۴ اکتبر درمرکز برگذار شد.

برنامه بازی و سرگرمی از ساعت ۹ بامداد روز یکشنبه ۵ اکتبر در مرکز برگزار شد. گهنبار چهره ایاسرمگاه که برای آفرینش گیاهان است باهمکاری گروه گهنبار مرکز زرتشتیان کالیفرنیا از ساعت ۱۱ بامداد روز یکشنبه ۱۲ اکتبربا باشندگی شمار زیادی از همکیشان درمرکز برگزار شد.

در برنامه دیدار با متخصصان که از ساعت ۱۰ بامداد روز یکشنبه ۱۹ اکتبردر مرکز برگزار شد آقای کامبوزیا فرهنگی درمورد برنامه ریزی مالی گفتگو نمودند. نشست دوستانه با کنشگران - جوانان و نوجوانان برای اندیشیدن که چگونه می توانیم نسل جوان را بیشتر به مرکز جذب کنیم ار ساعت یک پسین روز یکشنبه ۱۹ اکتبردرمرکز برگزار شد.

برنامه بزرگذاشت کوروش بزرگ با همکاری بنیاد میراث پاسارگاد همراه با برنامه های فرهنگی -هنری ونمایشگاه کتاب وبرگزیده ای از تندیس های هنری ایران باستان از ساعت ۴ پسین روز شنبه یکم نوامبر در تالار مروارید گیو این مرکز برگزارشد.

جشن هالوین با همکاری گروه بانوان مرکز زرتشتیان کالیفرنیا از ساعت ۶ یسن روز شنبه ۲۵ اکتبر همراه با موزیک زنده - رقص - مسابقه و بازیهای متنوغ در مرکز برگزار شد.

با همکاری گروه هنر مرکز زرتشتیان کالیفرنیا برنامه نمایش تآتر عروسکی از ساعت ۶ یسین روز شنبه ۱۵ نوامبر درمرکز برگزار شد.

برنامه یوگای نشسته برای سلامت بهتر تن و روان بهمراه سرپرست متخصص بانو شهرزاد از ساعت ۱۰ ونیم روز یکشنبه ۲۳ نوامبر در مرکز برگزار شد.

گروه هنرمرکز زرتشتیان کالیفرنیا کلاسهای آموزش موسیقی تار - پیانو - دف و تنبک را به گونه بودنی در مرکز برگزار مینماید.

گروه نوازی و آموزش دف توسط استاد آرزو کوچکان برای همه گروه های سنی و تمام سطح ها بامداد روزهای یکشنبه در مرکز برگزار میشود .

آموزش رقص دو نفره و گروهی برای یسر ها و دخترها در گروه های سنی مختلف توسط بانو پری با بیش از ۳۰ سال پیشینه آموزش رقص در سبک های ایرانی -هیپ هاپ - کاپل - ترکی - کردی - سماع - فلامینگو و بلی در روزهای یکشنبه در مرکز برگزار میشود

برای آگاهی بیشتر در مورد کلاسها و نامنویسی به لینک :

#### <u>https://czc.org/art</u>

به آگاهی میرسانیم که برای بهره مند شدن از مزایای مرکز لازم است هموند مرکز شده و سالانه هموندی خود را نو نمایید. هموندی مرکزازآغاز ژانویه و تا یایان دسامبرهمان سال میباشد. گروه هموندی ( ممبرشیپ ) مرکز زرتشتیان كاليفرنيا سيستم نوگرداندن هموندی به گونه خودكار را راه اندازی كرده است . برای آگاهی و راهنمایی برای هموند شدن به تارنمای مرکز بنگرید:

https://membership.czc.org

#### حمایت از سلامت روانی در جامعهمان

در راستای آرمان های گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا - اورنج کانتی برای ایجاد محیطی حمایت گر و همدل در جامعه، با خوشحالی اعلام میکنیم که بخش سلامت روان از این پس در خبرنامهی هفتگی ما قرار خواهد گرفت. هدف از این كار، افزايش آگاهي، كاهش برچسبزني (استيگما) و ارائه منابع و مطالبي است که به بهبود سلامت روانی و عاطفی هموندان جامعه کمک میکند. امیدواریم این بخش به منبعی برای حمایت، دلگرمی و گفت وگوی سازنده تبدیل شود. مرکز زرتشتیان کالیفرنیا با تلاش و همکاری داوخواهان ( داوطلبان ) گرامی

جامعهمان رشد کرده و به راه خود ادامه داده است. بدون کمکهای شما، این مرکز نمی توانست یادمان زرتشتی را نگهدارد یا ما را دور هم جمع کند. اکنون از شما درخواست کمک داریم. اگر به جامعه خود مهر می ورزید و دوست دارید در موفقیت آن شریک باشید، از شما میخواهیم که وقت و توانایی خود را به گونه



داوخواهانه (داوطلبانه) در اختيار ما بگذاريد. چه فقط چند ساعت زمان داشته باشید و چه بخواهید همکاری بیشتری داشته باشید، کمک شما برای ما بسیار ارزشمند است. ما درحال جمع آوری اطلاعات داوخواهان (داوطلبان) هستیم تا در زمان نیاز بتوانیم با شما تماس بگیریم.

این مرکز برای همه ماست و آرزو داریم برای نسلهای آینده نیز باقی ماند. بیایید با هم تلاش کنیم تا آن را زنده و فعال نگه داریم. اگر مایل به همکاری داوخواهانه (داوطلبانه) هستید به تارنهای مرکز رفته و فرم مخصوص را پر کنید. به پایان سال ۲۰۲۵ نزدیک میشویم. از شما هموندان گرامی درخواست داریم تا با دهش خود از مرکز زرتشتیان کالیفرنیا که یک نهاد شناخته شده زرتشتی در آمریکای شمالی است پشتیبانی کنید. در مرکز زرتشتیان کالیفرنیا، با ارائه کمکهای پزشکی و آموزشهای دینی ، ارزشهای \*اشا\* (راستی) و \*وُهومَنَه\* (نیکاندیشی) را زنده نگه میداریم و برای پیشبرد جامعه خود تلاش میکنیم. با همیاری و کمک مالی خود در پایان سال، ما را در ادامه این تلاشها یاری رسانید. سیاسگزاریم.

دهش شما از بخشودگی مالیاتی برخوردار میباشد.

#### دهشمندان:

تراست روانشاد بانو مروارید گیو برای کمک به چاپ چهره نما ۱۵۰۰ دلار. بانو دکتر رویا و آقای دکتر رامبد امانی برای ناهار روز یکشنبه ۲۰۰ دلار. بانو سیمین و آقای پرویز اردشیرپور ۲۰۲ دلار.

آقای دکتر رستم خوبیاری برای خرید و نصب آبسردکن مرکز ۲۰۰۰ دلار. بانو دلارام سلامتی و آقای آرمان مزدیسنی برای خرید تبلت ٦٠٠ دلار.

آقای فرزین نوروزی بنامگانه روانشادان منوچهر خداداد نوروزی - گلبایی خداداد نوروزی - مروارید نوشیروان یزدانی اله آبادی - شهریار خداداد باستانی اله آبادی و همه درگذشتگان ۵۰۵ دلار.

دهشمند برای ناهار روز یکشنبه ۱۰۰ دلار.

دهشمند ۱۰۰۰ دلار.

بانو پروانه سروشیان برای ناهار روز یکشنبه ۱۰۱ دلار. بانو پروانه سروشیان بنامگانه درگذشتگان خانواده شان ۱۰۱ دلار.

بانو مهتاب و آقای اشکان ذهبی هزینه خرید و نصب پرده های سالن فرهنگی - آشیزخانه و دفتر مرکز را پرداخت نمودند.

آقای دکترپرشان نمیرانیان برای تعمیر و افزودن روشنایی در محوطه ساختمان مرکز ۵۰۰۰ دلار.

آقای دکتر رستم فروغی بنامگانه مادرشان روانشاد گلبانو عزتی فروغی۱۰۰۰۰ دلار. بانو فرشته یزدانی خطیبی و فرزندان دکتر آرتهیس - دکتر پارمیس و دکتر نیکان خطیبی برای سکالرشیپ برای کلاس اوستا درمرکز زرتشتیان کالیفرنیا - اورنج کانتی ۱۰۰۱ دلار.

با سپاس از همه دهشمندان ، برای همگی تندرستی و شادکامی آرزومندیم .

#### اوستاخواني:

بانو ژاله یلزاده برای اوستاخوانی روانشاد پروین زرین دخت یلزاده ۱۰۰ دلار. خانواده خافظی برای اوستاخوانی روانشاد پروین نبات خافظی ۱۰۰ دلار. بانو مهرانگیز مندگاری برای اوستاخوانی روانشاد مهربان مندگاری ۲۰۰ دلار. بانو ژاله پلزاده برای اوستاخوانی روانشاد آزیتا زعیم جمشیدی زاده ۱۰۰ دلار.

#### پرسه و درگذشتگان

به روان همه درگذشتگان پارسا درود باد

آیین پرسه روانشاد دولت مهری حسن آبادی در تالار مروارید گیو این مرکز برگزار شد. درگذشت روانشادان : پرویز منوچهر کمدار - دولت مهری حسن آبادی -مهربرزین جمشید سروشیان - اردوان کیخسرو باغخانیان - سیما شهریار ترنجی و رستم کیخسرو شاهرخ را به خانواده های آن روانشادان و خانواده های وابسته و دوستان و آشنایان آرامش باد گفته ، آمرزش و شادی روان تازه درگذشتگان و تندرستی و دیرزیوی خانواده را از اهورامزداخواهانیم.

#### دهشمندان گهنبار

پریناز، افسانه و آقای شهرام آبیاری بنامگانه مادرشان روانشاد کیاندخت باستانی اله آبادی دخت مروارید و کیخسرو دهش شده است.

آقای سهراب رستمیان بنامگانه پدر و مادرشان روانشادان برزو و فیروزه پدر

دارابی

آقای ایرج سلامتی و خانم مهین بانو بهمردی شریف آباد بنامگانه روانشادان خورشید بمان جمشیدی، بهرام بهمردی، گوهر ایرم جمشیدی ، خسرو هوشنگی و گل مرزبان سلامتی

#### اسامی افرادی که ۱۰۰ دلار دهش نموده اند

خانم ايراندخت جهانيان

خانم آرتا رستگاری بنامگانه روانشاد فریدون رستگاری

خانممهری روانی ،خانم یکتاو آقای پرویز دینیاری بنامگانه روانشاد دانا دینیاری آقای دکتر رستم ولی بنامگانه روانشادان ماه پروین شاه ویر ، رستم خدارحم و

خانم همایون مهربابا برای روانشادی کیخسرو یکتایی

خانم کشور ضیافت بنامگانه همسرشان روانشاددکتر رستم بهرام آبادیان شریف آباد خانم آرمیتا کسروی و آقای اسفندیار اشیدری بنامگانه روانشادان مهرتاج اشیدری و دکتر سیروس اشیدری

خانم مهیندخت و آقای برزو کوشش

خانم آناهیتا و آقای داریوش وهومنی

براى سلامتى خانواده

خانم فیروزه خادمی وآقای کورش آبادانی برای سلامتی خانواده

خانممینا کشاورزی و آقای کیخسرو سروشیان بنامگانه پدرانشان روانشادان خدایار سروشیان و اسفندیار کشاورزی

آقای بابک خدادادی بنامگانه روانشادان هرمزدیار جهانبحش خدادادی و فرخنده رستم خدادادى

آقای پیمان دهموبد بنامگانه مادر و پدرومادرشانروانشادان رشید دهموبد و شيرين ذهبي

خانم سیما رستمیان بنامگانه پدرشان روانشاد خدایار رستمیان

بزرگ و مادر بزرگهایشان روانشادان جهانگیر ، رستم ، شیرین، کتایون عمو وعمه شان فریبرز و مروارید ۱۴۰۰ دلار

خانمها شیرین ، پروین و آقایان هوشنگ و شاهرخ عبد بنامگانه روانشادان بدرالدین عبد و دولت خدیش ۶۰۰ دلار

آقای شاه جهان کسروی ۵۰۰ دلار

آقای رشید بیابانی بنامگانه مادرشان روانشاد پریدخت خسروی جعفر آباد۴۰۰ دلار آقای پارسا جمشیدیان بنامگانه پدر بزرگشان روانشاد ماندگار جمشیدیان

خانم شهناز ماوندی و آقای طهمورث عزتی ۳۰۰ دلار

آقای اردشیر پورجی جهت سلامتی ۳۰۰ دلار

خانم شهناز کیانیان فیروزگر و آقای کیخسروکیانیان بنامگانه پدر و مادرشان روانشادان شاپور و مروارید (آذرمیدخت) کیانیان ۲۵۰ دلار

خانم پرتو کاووسیان به نیت سلامتی خانواده ۲۰۱ دلار

خانم فریبا مستغنی ۲۰۰ دلار

خانم شیرین فلفلی بنامگانه روانشاد جمشید رستم دهموبد نصرآبادی ۲۰۰ دلار یک خیراندیش ۲۰۰ دلار

آقای کامبیز ایرانی بنامگانه روانشادان جمشید ایرانی ، روئین تن جمشید ماندگاریان و همایون رستم ماندگاریان ۲۰۰دلار

آقای دینیار دمهری ۲۰۰ دلار

آقای کورش و شهرزاد رتشتاری بنامگانه روانشادان پروین ماوندادی، جمشید دهموبد و منوچهر رتشتاری ۱۷۱دلار

فرزندان روانشاد مهربانو کاویانی و داریوش کسروی کمک غیر نقدی

خانم کتایون جاوید برای سلامتی برادرشان افلاطون جاوید ۱۲۰ دلار

آقاى رستم مهرشاهى وخانم آناهيتا ماندگاريان بنامگانه روانشاد گوهر خانم روزبهی ۱۵۱ دلار

آقای افشین عبد بنامگانه پدر ومادرشان روانشادان هوشمند عبد و پری بانو خسروی ۱۵۰ دلار

کیانوش بهدینان برای سلامتی خانواده ۱۵۰ دلار

آقای اشکان لاوری بنامگانه پدرشان روانشاد شاهرخ کیخسرو لاوری ۱۱۰ دلار

#### اسامی افرادی که مبلغ ۱۰۱ دلار دهش نموده اند:

آقای شاهپور خسروی بنامگانه روانشادشهریار شاهپور خسروی

بنامگانه روانشاد کامران سهرابیان از طرف یدر و مادرشان

آقاى كيومرث ساميا

آقای رستم سلامتی سرده بنامگانه روانشادان اردشیر بهرام سلامتی و خوشنام

خانم پریچهر بهزیز بنامگانه روانشادان گوهر مهربان و جمشید بهزیز

آقای دکتر رامین خوش سر برای سلامتی خانواده

خانم نیتون نیک انجام بنامگانه روانشاد فردوس بخردان

منیژه، فیروزه و دکتر دلبر اردشیری بنامگانه روانشادان فیروزه خدارحم یادگار شیرین کاووسی و اردشیر خسرو

اردشير ساميا كلانترى

خانم سیما سلامتی و آقای شاهرخ نمیریان به مناسبت سر سال روانشاد رستمخسرو سلامتي

خانم آرزو و آقای اشکان کسروی بنامگانه روانشادان مهربانو کاویانی و داریوش

خانم ارغوان دارابی بنامگانه پدر و مادگرشان روانشادان سهراب دارابی و مرواريد استقامت

خانم مهرنوش شهزادی (کیانی) و آقای مهران کیانی بنامگانه روانشاد پریدخت كيانيان فرد

خانم مهشید دارایی بنامگانه بنامگانه روانشادان مروارید استقامت و سهراب



خانم كتايون جاويد بنامگانه همسرشان روانشاد جهانگير سلامتي

سه خیراندیش هرکدام ۱۰۰ دلار

منیژه اردشیری ۷۰ دلار

آقای مهربان رستم دهموبد بنامگانه گهنبار اجدادی و خدابیامرزی رفتگان ۶۰ دلار خانم مهری گشتاسبی بنامگانه روانشادان شیرین جوانمردیان و کیخسرو گشتاسبی ۵۱ دلار

آقای موبد رستم وحیدی به مناسبت سر سال روانشادن کیخسرو موبد و شاه فریدون وحیدی ۵۱ دلار

افرادی که ۵۰ دلار دهش نموده اند:

آقای داریوش فرزانه بنامگانه روانشادان خدابخش فرزانه و همایون بختیاری بنامگانه روانشادان سیروس و ورهرام نامداریان

خانم گوهر پوروفاداری بنامگانه پدر و مادرشان روانشادان رستم پوروفاداری و خرمن خسروياني

خانم مهرنوش فرازمهر براى سلامتى خانواده

خانم رخشنده موید

خانم فرحناز مهرشاهي بنامگانه همسر برادرشان روانشاد ژیلا کاشاني زاده

آقای رستم مهرشاهی بنامگانه همی برادرشان ژیلا کاشانی زاده

خانم فرزانه مهرفر

خانم مهوش کیوان آذر

خانم سیما سروشیانی

خانم دالى افخم بنامگانه يدرشان روانشاد اسفنديار افخم

آقای منوچهر یزدگردی بنامگانه مادرشان روانشاد همایون رستمی زاده

چهار خیر اندیش هرکدام ۵۰ دلار

با سیاس فراوان ازتمام موبدان ،دهشمندان ودیگر افرادی که همیشه در برگزاری مراسم گهنبارها بطور داوطلبانه خدمت کرده اند ، برای همگی تندرستی ، شادکامی و پیروزی آرزو داریم

#### سنديگو

گروه مدیران زرتشتیان سندیگو با افتخار گزارشی از عملکرد چشمگیر این مرکز را به آگاهی همکیشان گرامی میرساند.

گروه گهنبار، چهرههای میدیو شهم گاه، پیت شهم گاه و ایاسرم گاه را در تاریخهای ۲۹ جون، ۶ سیتامبر و ۱ نوامبر برگزار کرد.

San Dieguito Park گهنبار میدیو شهمگاه و جشن تیرگان همزمان در یارک با اوستا خوانی موبدان فریبر شهزادی ، انوشه باستانی ودکتر بهرام فیروزگری به صورت سفره همگانی برگزار گردید.

گهنبار پیته شهمگاه با دهش خیراندیشان خانم مهین ویرابی و آقای رشید دینیاریان برای تندرستی خانواده شان در ساختمان ارباب رستم گیو سندیگو برگزار

گهنبار ایاسرم گاه با به صورت مشترک با دهش خانم ها پروین و شهناز غیبی به نامگانه شادروان مادرشان آذرمیدخت فرهمند و خانم مهوش بهمردی به نامگانه همسرشان روانشاد موبد دینیار شهزادی در مرکز زرتشتیان سندیگو برگزار گردید. به همت گروه آموزشی جلسه سخنرانی آقای دکتر جمشید چاکسی استاد و پژوهشگر پارسی از دانشگاه ایندیانا بع زبان انگلیسی در تاریخ ۲۰ ام جولای ساعت ۴ تا ۶ پسین در مرکز زرتشتیان سندیگو برگزار گردید و با استقبال فراوان یارسیان، ایرانیان و غیر ایرانی ها همراه شد. موضوع این سخنرانی

«زندگی کردن به شیوه نیک زرتشتی ،چگونه سنت ها با زندگی امروزه مرتبط

همچنین دوره جدید کلاس های آموزشی شامل اوستا، رقص، یوگا و تئاتر در تاریخ ۱۴ ام سپتامبر در مرکز سندیگو با حضور بیش از ۴۰ نوآموز آغاز گردید. نخستین کلاس یکروزه آشپزی به سرپرستی آقای شهریار راوری در تاریخ ۱۹ اکتبر برگزار شد. در این کلاس خانم هما زرتشتی به علاقمندان شرکت کننده، پخت کماچ را آموزش دادند.



با تلاش گروه سرگرمی ها، دو تور یکروزه برگزار گردید. نخستین گردش یک روزه به شهر قدیمی جولیان در تاریخ ۲۶ آپریل و دومین تور یک روزه، بازدید از سه دریاچه معروف سندیگو در تاریخ ۱۱ اکتبر بود. همچنین این گروه برنامه باربیکیو تابستانی را در تاریخ هشتم آگوست در مرکز سندیگو برگزار کردند و روزی شاد و یر جنب و جوش را برای همشهریان سندیگو رقم زدند. در این روز اهالی سندیگو به صورت خودمانی دور هم جمع شدند و دیدارها تازه شد.

گروه جشنها با کوشش فراوان جشن سال نو پارسی را در تاریخ ۱۶ آگوست در ساختمان ارباب رستم گیو سندیگو برگزار کردند. استقبال از این جشن چشمگیر بود و تمامی بلیط ها ظرف سه هفته به فروش رسید و لیست انتظار هم با شتاب پر شد. این جشن شامل رقص و پایکوبی جمعی با حضور دی جی پارسی و همچنین رقص سنتی هندی توسط یک گروه آموزش دیده از دانشگاه هنر سندیگو بود. هزینه کامل شام و مشروبات الکلی توسط آقای بهرام بکستر دهش گردید. همچنین آقای بکستر مبلغ ۲۰۰۰ دلار نیز برای بلیط یارانهای (Subsidies tickets) برای برنامه های آینده دهش نمودند.

همچنین در تاریخ چهارم نوامبر جشن مهرگان در مرکز سندیگو برگزار گردید و تعداد بیشماری از ایرانیان زرتشتی و غیر زرتشتی و حتی غیر ایرانیان در این جشن حضور داشتند. این جشن همراه بود با گاتها خوانی، سخنرانی، شعرخوانی، همنوازی و دف نوازی. در پایان باشندگان به رقص و پایکوبی پرداختند که این شور و نشاط با حضور دی جی زرتشتی آرمین خسرویانی دو چندان شد.

گردهمایی بزرگسالان زرتشتی سومین شنبه هر ماه از ساعت ۱۰:۳۰ بامداد تا ۲ پسین برگزار میگردد. این گردهمایی شامل آموزش زبان انگلیسی، یوگا، بینگو، سخنرانی و ناهار میباشد.

جلسات شب شعر در اولین یکشنبه هر ماه از ساعت ۵:۳۰ پسین با حضور چشمگیر ایرانیان سندیگو همراه با شکوه تر از پیش برگزار میشود.

تمرین فوتبال هر هفته یکشنبه پسین با حضور نوجوانان، جوانان و بزرگسالان برگزار می گردد.

نیکوکارانی که این مرکز را یاری رساندهاند به ترتیب زیر میباشد:

بانو مهربانو زرتشتی سروشیان و آقایان ویشتاسب و ویراف سروشیان به نامگانه

همسرشان و پدرشان روانشاد دکترمهربرزین سروشیان ۲٬۰۰۰ دلار

آقای بهرام بکستر جهت بلیط های یارانهای ۳،۱۰۰ دلار

خانم روشن وآقای دکتر رستم مهدی آبادی ۳٬۰۰۰ دلار

موسسه فیروز مدان برای کلاسهای آموزشی ۲،۰۰۰ دلار

خانم گردآفرید دیانت و آقای فرزاد ثالث ۱٬۰۰۰ دلار

آقای دکتر هومن طهمورثزاده به نامگانه روانشاد همسرشان هما مهری کلانتری (1999+16以()

آقای رستم اخترخاوری به مناسبت سر سال روانشاد مادرشان شیرین خسرویانی



۹۰۰ دلار

خانم مهوش پارسایی و آقای دکتر تیرانداز گشتاسبی ۵۴۰ دلار

خانم پرپوش مژگانی و آقای کیخسرو کیخسروزاده برای خرید سیستم بلندگو و اسپیکر پرتابل ۴۰۰ دلار

خانم پریسا و آقای همایون دولتزاده به نامگانه روانشاد سیما تورنجی **۳۰۱** دلار

نیکاندیش ۳۰۰ دلار

خانم کتایون شهریاری سروشیور به نامگانه روانشاد همسرشان منوچهر سروشيور ۲۵۰ دلار

خانم منیژه پارسی و آقای موبد فریبرز شهزادی ۲۰۱ دلار

خانم بانی و آقای هوشنگ کارانی ۲۰۰ دلار

خانم مهین نسیم به نامگانه روانشادان دکترهرمزدیار نسیم و مهربان اخترخاوری

خانم رامک رهنمون و آقای فرهاد کرمانی ۱۵۰ دلار

خانم نگین و آقای کوروش و دوشیزه روناک رشیدی ۱۱۰ دلار

خانم بهین بوستانی به نامگانه روانشاد همسرشان تیرانداز خوشرو ۱۰۱ دلار

خانم نیوشا، آقای کامبیز و فرزندان کیانا و آتوسا فرودی

خانم دکتر میترا جاویدان و آقای مهران مزدیسنی

خانم میترا یزدانی بیوکی و آقای کامبیز مرزبانی

خانم ارشیا اویژگان مبارکه و آقای پیام دانش به نامگانه روانشادان پدرانشان خانم مهری نمیرانیان به نامگانه روانشاد مادرشان سرور اردشیر سلامتی ۱۰۰ دلار خانم پریناز هوشنگی به نامگانه مادرشان شیرین باستانی الهآبادی

خانم آرمیتا خوشرو و آقای امید نمیرانیان

خانم سلطان كوكلرى بوستاني

آقای سهراب خادمی به نامگانه روانشاد همسرشان مهیندخت سروش ۶۰ دلار نیکاندیش ۵۰ دلار

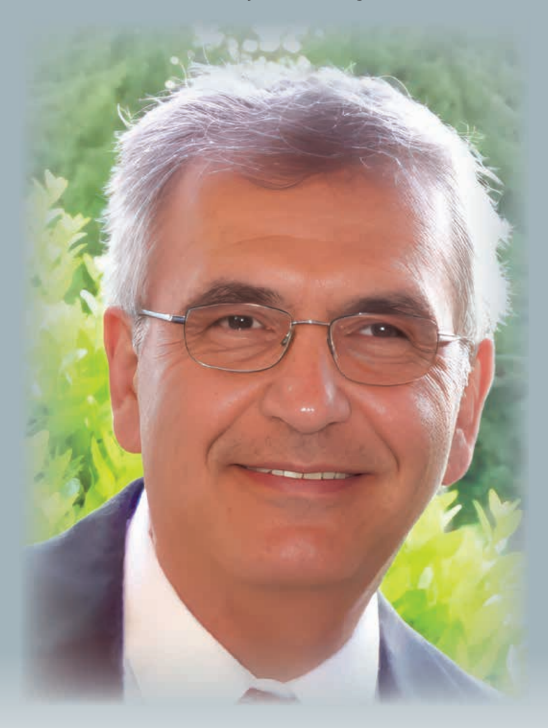
خانم شيرين بوستاني

214 Dec 2025

### CHEHREH NAMA

#### Publication of California Zoroastrian Center

www.czcjournal.org



Non-profits Org
U.S. Postage
PAID
Permit No. 12300
Puntington Beach, CA 92647

California Zoroastrian Center Hazard Ave 8952 Westminnter, CA 92683

#### Editor's note:

Zoroastrian community suffered a significant loss in the recent months with the passing of Dr. Mehrborzin Soroushian. On a personal note, he was a mentor to me when I took on the editor role in Chehrenama. His calm demeanor, endless patience and quiet guidance helped me grow in this role and for that I am forever grateful. We celebrate his life and wish his family strength and send them positive energy.

In this issue we are also "mining myths" with our guest editor Meheryar Rivetna as he offers expositions to the meaning underlying the myths in the Avesta corpus. How did these myths develop? What is the significance of these folktales? These are some of the questions this issue aims to answer.

we approach the new calendar year this month, and we celebrate the winter equinox. As we hope the long dark nights are behind us, we prepare ourselves to continue to reach for the light within all of us. I hope to have the wisdom to choose the right path when at the fork in the road and embrace righteousness in various shapes and forms.

Happy Yalda and happy New Year, from the Chehrenama family to yours.

Ushta, Fariba

For your advertisement needs contact Cheherenama at: (714) 893 4737 czcjournal@cninfo.org

Cheherenama creative director: Shahin Khorsandi Cheherenama web: Ramin Shahriari

#### **Shahin Khorsandi**

**Meher Star Studios** 

Owner & Creative Director

Art Direction, Graphic Design, Branding, Jewelry Design

Contact us for free consultation

(843) 222-0067 | meherbabashah@gmail.com

California Zoroastrian Center

8952 Hazard Ave Westminster. CA 92683 Chehrenama's Email: cninfo@czcjournal.org

Tel: (714)893 4737 Fax: (866)741-2365 CZC publication website: www.czcjournal.org You can donate online to any CZC publication by going to: www.czcjournal.org and at the of bottom of the page you will see the following: please consider donating to chehrenama Thank you CZC will send you IRS accepted receipt IRS for any donation of amount.

#### **Editorial Policy:**

The opinions expressed in articles we publish are those of the authors, and may or may not represent the views of the Editorial Board of Chehrehnama, or the Board of Directions of CZC Chehrenama is a quarterly publication published in March, June, September and December



Mehrborzin "Mehr" Soroushian was born in 1952 in Kerman, Iran to Shah Jamshid Soroushian and Homayoun Kianian. The third of five siblings, he grew up in a lively and nurturing household with a large extended family close by.

Mehr attended Kaviani Grade School and Iranshahr High School before continuing his studies abroad. He earned a

bachelor's degree in physics from the University of London, a master's in Electrical Engineering from Cornell University, and a PhD in Physics from UCLA.

In 1980, Mehrborzin married Mehrbanou Zartoshty, daughter of Ervad Mehraban and Paridokht Zartoshty. Together they built a warm and loving family with their two sons, Vishtasp and Viraf, in San Diego, California.

Mehrborzin started his career in academia, where he taught physics and mathematics at several universities, including Cornell University. He later brought his curiosity and problem-solving skills to the telecommunications industry, working at Bell Labs (currently Nokia Bell Labs) for over 30 years until his retirement.

Zoroastrianism was Mehr's lifelong passion. From an early age, he was exposed to some of the top scholars of

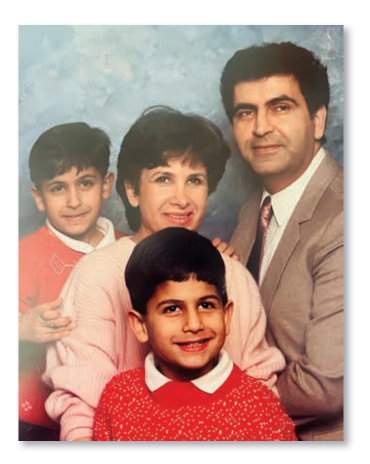


Zoroastrianism and Ancient Iranian Studies, who were in close contact with his father, Shah Jamshid, and would often stay with the family on their visits to Kerman. As an adult, Mehr became a prolific author and collaborator on Zoroastrianism. He coordinated and compiled an anthology of scholarship on Zoroastrianism to honor his late father (The Fire Within: Jamshid Soroush Soroushian Memorial Volume II). He cofounded and served as co-editor of vohuman.org, one of the first websites dedicated to publishing and digitally archiving Zoroastrian scholarship. Just before his passing, Mehr published "Echoes of Survival" a detailed family history from the 18th to 21st centuries, which doubles as a comprehensive history of Zoroastrian life in Iran across those periods.

Mehr was very active in the local and global Zoroastrian community. He was a strong believer in building a more inclusive Zoroastrian faith. He befriended and collaborated with Parsis and Iranian Zartoshtis alike and was a champion for the acceptance of Zoroastrians not born into the religion.

He is survived by his wife Mehrbanou, two sons (Viraf and Vishtasp), a daughter-in-law (Erin), two granddaughters (Mahalia and Taraneh), four siblings (Mahvash, Soroosh, Anahita and Armity), and a wide circle of extended family and friends.

Mehrborzin will be remembered for his devotion to family, his passion for knowledge, and his unwavering commitment to his Zoroastrian heritage and community.



### Dr. Mehrborzin Soroushian: Physicist, Author, and Guardian of Zoroastrian Heritage A Life Bridging Science and Tradition

By: Khosro Mehrfar

Dr. Mehrborzin Jamshid Soroushian represented a unique figure in the contemporary Zoroastrian diaspora—an accomplished physicist who dedicated significant portions of his life to preserving and sharing his Iranian Zoroastrian heritage. Living in San Diego with his lovely wife Mehrbanou Zartoshty Soroushian and their two highly accomplished sons Vishtasp & Viraf, Dr. Soroushian became an active member of the Zoroastrian community of southern California, where he balanced his professional achievements in physics with his passionate commitment to documenting his ancestral traditions.

#### **Academic and Professional Journey**

His academic achievements represent the success of many Iranian immigrants who came to the United States seeking educational and professional opportunities while maintaining strong connections to their cultural roots. His professional work took him into technical and engineering roles, including positions as a Technical Bid Manager and System Engineer, demonstrating the practical applications of his physics background in industry settings.

#### Legacy of a Distinguished Family

Mehrborzin Soroushian comes from a family with deep roots in Zoroastrian scholarship and community leadership. His father, the late & beloved Jamshid Soroush Soroushian (November 8, 1914 - February 28, 1999), was himself a prominent Zoroastrian community leader and author.

This family background provided Mehrborzin with both the cultural foundation and the scholarly approach that would later inform his own contributions to Zoroastrian literature and community preservation.

#### Literary Contributions and Cultural Preservation

"Echoes of Survival": A Personal and Historical Journey In his engaging memoir "Echoes of Survival," Mehrborzin Jamshid Soroushian takes readers on a deep exploration of his Iranian Zoroastrian heritage. This memoir combines personal reflections with historical insights to reveal the strength and resilience of his

The book represents more than just a family history; it serves as a window into the broader experience of Iranian Zoroastrians, particularly during periods of challenge and transition. Through captivating stories and detailed insights, Soroushian weaves together personal narrative with the larger tapestry of Zoroastrian survival and adaptation.

"Echoes of Survival" stands as a significant contribution to

the growing body of Zoroastrian memoir literature, providing both community members and outside readers with an intimate understanding of what it means to maintain ancient traditions in modern contexts.

#### Memorial Volumes and Scholarly Coordination

Dr. Soroushian served as coordinator for "Atash Daroon: The Fire Within," the Jamshid Soroush Soroushian Memorial Volume II, a scholarly work that honored his father's contributions to Zoroastrian scholarship. This memorial volume, edited by distinguished scholars Professor Carlo G. Cereti and Farrokh Vajifdar, demonstrates Mehrborzin's commitment to preserving and extending his family's intellectual legacy. His role as coordinator of such scholarly works highlights his position as a bridge between academic rigor and community preservation efforts, ensuring that Zoroastrian scholarship maintains both scholarly standards and cultural relevance.

#### Community Leadership and Advocacy

In an active Participation role in Zoroastrian Organizations, Dr. Soroushian has been actively involved with FEZANA (Federation of Zoroastrian Associations of North America), participating in sessions and discussions about crucial issues facing the Iranian Zoroastrian community. His participation in FEZANA sessions has included discussions about discrimination and persecution of Iranian Zoroastrians and how historical figures like Maneckji Limji Hataria contributed to saving the community. These contributions reflect his understanding that preserving Zoroastrian heritage requires not only documenting past experiences but also addressing contemporary challenges facing the community. His two virtual presentations to FEZANA are the two most popular educational programming the group has coordinated, having garnered an 18.5k views. FEZANA talks presentations remain the two most popular. He was also pivotal in fostering a more inclusive community.

#### **Bridging Generations and Cultures**

As a member of the Zoroastrian diaspora, Dr. Soroushian represented the experience of many immigrants who must navigate between preserving traditional culture and adapting to new environments. His success in both scientific and cultural spheres demonstrated the possibility of maintaining strong ethnic and religious identity while fully participating in American professional and academic life.

His work with his sons and the broader southern California Zoroastrian community shows his commitment to ensuring that younger generations maintain connections to their ancestral



traditions while building successful lives in their new homeland.

#### The Intersection of Science and Spirituality

Dr. Soroushian's dual identity as physicist and cultural preservationist reflects broader themes within Zoroastrian thought, which has historically embraced both empirical observation and spiritual reflection. The Zoroastrian emphasis on truth, knowledge, and the fundamental goodness of creation aligns well with scientific inquiry, making Dr. Soroushian's career path a natural expression of his religious and cultural values. His approach to documenting Zoroastrian heritage combined the systematic methodology of scientific training with the passionate commitment of someone deeply rooted in his community's traditions.

#### **Contemporary Relevance and Impact**

Addressing Modern Challenges

Through his writing and community involvement, Dr. Soroushian addressed many of the challenges facing contemporary Zoroastrian communities: demographic decline, geographic dispersion, and the challenge of maintaining religious and cultural identity across generations and national boundaries. His memoir and scholarly work provide templates for how individuals and families can preserve their heritage while adapting to contemporary

circumstances, offering both inspiration and practical guidance for other community members facing similar challenges.

#### **Educational Outreach**

Dr. Soroushian's work contributes to broader educational efforts about Zoroastrianism, helping both community members and outside observers understand the religion's historical significance and contemporary relevance. His combination of personal narrative and historical analysis makes Zoroastrian experience accessible to diverse audiences.

#### A Living Bridge Between Past and Future

Dr. Mehrborzin Soroushian embodied the best qualities of the contemporary Zoroastrian diaspora: intellectual

achievement, cultural preservation, and community leadership. His life demonstrates how individuals can honor their ancestral traditions while contributing meaningfully to their adopted societies.

Through his scientific career, literary contributions, and community involvement, he served as a living bridge between the ancient wisdom of our Prophet Zarathustra and the contemporary world, ensuring that Zoroastrian values and experiences continue to enrich both the community and the broader human conversation about faith, identity, and survival.

His commitment to the Truth and selfless works in both documenting family history and participating in community discussions about contemporary challenges ensured that his

contributions will continue to resonate with future generations of Zoroastrians seeking to understand their place in an increasingly complex world.

#### Conclusion

Dr. Mehrborzin Soroushian's biography illustrates the multifaceted nature of modern Zoroastrian identity. As a physicist, he participated in humanity's quest for scientific understanding; as an author, he preserved crucial cultural memory; as a community leader, he helped navigate contemporary challenges; and as a family member, he maintained the inter-generational transmission of traditions and values.

His life story reflects broader themes of immigration, adaptation, and cultural preservation that resonate well beyond the Zoroastrian community, offering insights into how religious and ethnic minorities can maintain their distinctive identities while contributing fully to pluralistic societies.

Dr. Mehrborzin Soroushian passed away on September 7, 2025 at the age of 73. May his beloved soul rest with serenity and tranquility in the abode of songs of our Mantra Zarathustra. His legacy will continue and we all will keep the flame alive.



In this issue we are pleased to introduce Mr. Meheryar Rivetna as our guest editor with his theme "Mining myths: Discovering Doctrine"

#### Mining myths: **Discovering Doctrine**



Great parables have great morals to tell. They fire up the imagination instilling a code of moral conduct by which humans must live for a happy, meaningful life. Such stories are often called myths. Birds and animals are humanized performing extraordinary feats while humans perform acts defying common sense, reaching levels of absurdity.

However, myths have a place in the development of human character. They offer guidance to distinguish right from wrong; they awaken the human conscience to act with honor and to distance oneself from actions that are harmful to self and fellow human beings.

The Avesta, sacred book of the Zoroastrians, has mythical stories attributed to imaginary kings and people belonging to a very ancient pre-Zarathustra time. The stories are narrated in what are called Yashts. They talk about the heroic deeds of kings, gods, warriors to drive away evil people and their destructive acts from the world in which they live. The Yashts were composed to give values; they are not history nor is their recitation meant to cure ailments.

The winter issue of Chehrehnama is dedicated to lend meaning to the myths in the Zoroastrian tradition offering expositions to the meaning underlying the myths in the Avesta corpus. How did these myths develop? What is the significance of these folktales? What are the sources of these legends? These are some of the questions this issue aims to answer.

The Zoroastrian religion is a powerful religion. It is not a fairy tale. Literally to take the myths, to assign the incongruity of miracles to Zoroastrian icons, whether real or fabled, weakens a great religion. Zarathustra founded and established the Zoroastrian religion on the immutable laws of nature, not absurdities.

Ushta

Meheryar N. Rivetna

### From Myth to Message

Meheryar N. Rivetna

illennia ago, the Indo-Europeans, people who lived on the LCaucasian Steppes, migrated to the Iranian plateau. They came to be known as Indo-Iranians, because the language they spoke was a precursor to the later Iranian and Indian languages. Shortly, a faction of this group moved to the Indus Valley becoming the Vedic group. They carried with them the traditions, beliefs and practices they had on the Iranian plateau, modifying them over time. The focus here is on the Iranian people.

The pre-Zarathustra Indo-Iranian religion reflected its social structure of nomads and warriors. The Indo-Iranians venerated nature in its splendor and feared it for its disruptive character at times. They were a polytheistic society worshipping a myriad of abstract ideas personified as deities. They composed odes, called Yashts, to their pantheon. In the process, the tradition of narrating stories featuring gods, kings, heroes and villains, i.e., mythology, developed to express abstract ideas highlighting the importance of ethics, good moral conduct, and abstention from malevolence. Mythology gained importance among the Indo-Iranians to understand their society's standards and objectives. The myths were not localized to any one aspect of society, but fragmented on a variety of social norms.

Thus, the myths were created not as bed-time stories, but symbolized a world-view to understand humankind, society and God. Myths originated to inspire human growth and development.



#### The Creation Myth

A prime example is the creation myth. Zoroastrian folklore has Gayomaretan as the primordial human. In the Young Avesta, "Gaiia"-"life" is coupled with "maretan"- "mortal, human"; so, "Gaiia-maretan" is rendered as "mortal life" (1). It later developed into Middle Persian "Gayomard", an Iranian tendency to personify abstract concepts (1). The name is meant to symbolize the mortality of human creation.

Ahriman (Pahlavi for Angra Mainyu), having vowed to destroy any and all of Ahura Mazda's creation, killed Gayomard. Before Gayomard's death, his seed was spilled on the ground which was purified by the sun and from that seed sprouted a rhubarb plant. It was from this rhubarb that the first man and woman, Mashya and Mashyana, were born. The absurdity of this myth, literally taken, is obvious.

What is the significance, then, of the myth of the first humans being born of a rhubarb plant? In the Hadokht Nask (Fargard 2.9), a nask related to Zoroastrian eschatology, the Avestan epithet for the soul upon death meeting its daena, its inner self, in the form of a beautiful woman, is "raēvas-chithrayão". The epithet "raēvas-chithrayão" suggests being of splendid origin or of glorious lineage. It is a compound of "raevant", meaning "splendid, rich", and is the origin of the Persian "rīvās" meaning rhubarb. One's inner self, personified as daena, described as "raēvas-chithrayão", means the self's origin is splendid (of "rhubarb") (2). The meaning behind this myth is that the human creation— "born of rhubarb"—is born of a splendid origin, a glorious lineage. In short, humankind is a "splendid creation" of Ahura Mazda.

In the Gathas, Zarathustra, at times, evokes pre-Zarathustra myths to lend meaning to his messages; myths he considers to have significant moral values. He did not create mythology, but used old ones with which his community was familiar.

#### **Mythical Yima**

A classic paradigm is the Gathic Ha 32.8. In this stanza, Zarathustra aims to highlight the destructive consequences of pride and arrogance. He illustrates the point using the ancient mythical king and priest Yima of the mythical Peshdadian Dynasty. In the folklore, Yima's reign of 1000 years is known as "The Golden Age" as during his time there was peace and prosperity in the land; sickness and death were unknown. Yima was endowed with the "khvarenah", the Divine Glory for kings. Yima succumbs to pride due to his accomplishments. Revered by his people, he considers himself divine. This sin of pride causes him to lose his divine glory and all his fortunes. In Ha 32.8, Zarathustra uses this myth, familiar to his congregants, to instruct humankind that Ahura Mazda deals a heavy blow to those who let hubris get the better of them. In the Old Avestan, Yima is "yimaschit" which becomes "Jamshid" in later Persian. Many Zoroastrians wrongfully consider this mythical king being real, venerating him, missing the message behind the myth.

[Yámas (Yemo) was a Proto-Indo-Iranian mythical figure considered to be the "first man". For the Indo-Iranians the figure became Yima. Among the people who migrated from the Iranian plateau to the Indus Valley, the figure became Yama. Both have similarities with minor differences. Both are sons of the sun-God Vivanghan. In Zoroastrian tradition, Gayomard is the first human. In pre-Zoroastrian tradition, Yima was the first man. Over time, Zoroastrian theology replaced Gayomard as the first man and Yima became a descendant of Gayomard with the introduction of the mythical Peshdadian Dynasty. Yima was made a king rather than the primal human].

#### The Myth of Trial by Molten Metal

Some Zoroastrians take myths expressed as figures of speech to be factual. Consider the Gathic Ha 30.7, Ha 32.7, and Ha 51.9. In these stanzas, Zarathustra uses a simile to elucidate that the consequences of transgressions will be so severe it will feel like molten metal is poured on the body. Purportedly, in pre-Zarathustra times, individuals suspected of iniquity had molten metal poured on their body or had to walk through fire to determine their innocence or guilt. If the individual survived the ordeal, unscathed, the person was deemed free of wrongdoing and/or virtuous. To separate the innocent from the guilty, the sinful from the virtuous, Zarathustra uses the imagery of ordeal by fire or molten metal ("ayanghā") in these stanzas. Literally taken, it makes no sense. No one, however divine, can endure molten metal being poured on the body nor survive, unscathed, a walk-through fire.

So, what is its meaning? To survive the ordeal of fiery elements means to remain unscathed by the ordeals of falsehoods and iniquities (fiery elements), nor marred by the evils, one encounters in life. To survive such fierce ordeals means truth must triumph over falsehood in one's life. Zarathustra uses an ancient myth of a mode of judgment as a powerful image to drive home the point of the importance of righteous



#### Myth as "History"

Mythology and history, as in the example of Yima above, are mutually exclusive. Myths are symbolic narratives created from an unspecified, unknowable era associated with religious ideals. Birds and animals are humanized performing inexplicable acts. Humans become superhumans engaging in acts defying limits of human capabilities. History is factual and is evidence based. History is something that can be verified.

Some Zoroastrians idolize mythical figures reciting nirangs (prayers) attributed to them by priests of yesteryears. These fabled heroes, believed to be historical personages, are said to have lived for hundreds of years having performed extraordinary feats. Venerating them through prayer is meant to alleviate the adversities of life.

How did these myths turn into history?

The pre-Zarathustra Indo-Iranians created a national "history" with the mythical Peshdadian and Kayanian dynasties. The stories were meant to reflect the politics and culture of the time. These epic tales were orally transmitted by minstrels and storytellers for edification and entertainment. The intent of these myths was to instill a sense of justice, order and harmony in their social structure.

In creating their own "national history", ancient Iranians made no distinction between fact, myth and legend (3). They favored oral narration of history allowing successive transmitters to change narratives of events and reattribute them to different heroes at different times. (4). The oral tradition persisted all the way into the Sasanian era and the mythical figures of the ancient Indo-Iranians, the Peshdadians and Kayanians, came to be represented as being real.

When the Sasanians came to power, they wanted to legitimize their identity as a great dynasty and as successors of a glorious Iranian past. The Zoroastrian religion was the Sasanian state religion. Avesta, in its written form, was organized under the Sasanians. The Sasanian Avesta was codified to connect the Zoroastrian religion to the ancient Indo-Iranian lineage. The earliest version of Iranian mythical and legendary history is found in the Avesta, mainly the Yashts. The Yashts are a collection of odes to pre-Zarathustra Indo-Iranian deities that Zarathustra had rejected and, thus, have very little to do with the Zoroastrian religion

Khosrow I Anushirvan, the 22nd Sasanian monarch, wanted the Iranian past recorded as a great national history. He commissioned his courtiers to compile the history. These historical "traditions" are recorded in the Khwaday-Namag (Book of Lords/Kings). The historiographers neglected documentary evidence and mingled the memory of recent history with age-old legends (4). The Khwadãy-Namag, a mixture of legend, myth, and fact, served as a quasi-national history inspired by a vision of kingship as a well-ordered autocracy with a sacred duty to rule and to regulate its subjects' conduct within a rigid class system. The mythical and legendary kings are cast in the mold of Sasanian monarchs (3).

The Shahnameh, a monumental epic by the poet Ferdowsi, interprets myths as historical narratives in a manner that projects mythical Indo-Iranian deities and heroes as historical characters. The tales of the Shahnameh derive from Sasanian sources such as the Khwadãy-Namag and the Indo-Iranian odes, Yashts, captured in the Avesta. The Shahnameh is divided into three sections: The first discussing the Peshdadian dynasty is pure mythology; the second deals with the Kayanian age where myth and legend combine; the third offers an account of the Sasanian history, albeit muddled. The Shahnameh is not a historical text as many Zoroastrians tend to believe; it offers strong moral attributes by which humans must live.

#### The Misuse and Use of Myths

The Sasanian monarchs used myths to create their own "history" in an

effort to validate their rule and establish their identity. The Zoroastrian religion being the state religion, they borrowed Zoroastrian concepts mixing them with pre-historic myths to project their reign as divinely ordained. By proclaiming descent from mythical god-like kings, Jamshid and Faredun as examples, they assumed superiority over all rulers; hence, assumed power to rule over humankind. The Sasanians did not merely consider themselves as heads of state; they used myths to portray themselves as religious leaders. Ardashir I, the founder of the Sasanian dynasty, claimed to have received the "khvarenah" from Ahura Mazda, as Jamshid had, solidifying his right to the throne with religious authority. The Sasanians misused myths to their advantage, a fact many contemporary Zoroastrians ignore or are unaware of this reality.

Ferdowsi composed the Shahnameh not just as a collection of fanciful stories. He was spurred with a passion for preserving Persian heritage, protecting Persian identity. He had a profound admiration for Zoroastrian culture and had a desire to revive the pre-Islamic Persian heritage. The wisdom in the Zoroastrian religion inspired him to pen the narratives. The stories of Faredun, Rostom, Kay Kavus, Zahak and others were to immortalize the importance of valor, morals, justice, loyalty and the triviality of evil in ancient Persian ethos. The myths in the Shahnameh are not mere ideals to applaud. The book offers moral values grounded in Persian culture that humankind must observe for a meaningful life. It is a phenomenal book that has inspired generations and will do so for generations to come. Ferdowsi skillfully used ancient myths and some history to celebrate the legacy of ancient Persia.

Myths have a place in human growth and development. They preserve culture and norms within a social structure. Myths are not religion, but serve as a moral compass. Myths lose their value when literally taken.

#### References:

- 1. Cereti, Carlo; Gayomard (Article 2); Encyclopaedia Iranica. (2015).
- 2. Schwartz, Martin; The Old Eastern Iranian World View According To The Avesta; The Cambridge History of Iran, Vol. 2. (1985).
- 3. Yarshater, Ehsan; Iranian Historical Tradition, The Cambridge History of Iran, Vol. 3 (1). (2006).
- 4. Shabazi, A. Shapur; Historiography ii. Pre-Islamic Period; Encyclopaedia Iranica. (2003).
- 5. Malandra, William; Ancient Iranian Religion; Encyclopaedia Britannica. (2003).



Meheryar Rivetna is the author of Zarathustra: The Man and The Message. He serves on the Board of Directors of the Society of Scholars of Zoroastrianism (SSZ). He is a member of the library committee of the Zoroastrian Association of Houston and also serves on the FIRES (FEZANA Information Research & Education System) committee. He lives in Houston, TX with his wife Zubeen Mehta.



## Paradise



## Hell<sup>1</sup>

Dina G. McIntyre

Did Zarathushtra believe in a Divine Being who is and always was perfect, but created mortals imperfect, and then punishes them in a hell of tortures for behaving in the very way in which they were created -- imperfect? This idea does not appear in the Gathas or in any Avestan text. This idea (which is essentially a control mechanism -- control through fear) first appears in certain Pahlavi texts.

"... men go to hell for this reason, when they do not submit their persons to priestly control (aerpatistan), and do not become acquainted with duties and good works." Pahlavi Fragment Text, E. W. West translation (words in italics are not in the Pahlavi text, but West thinks they are implied; and he places applicable Pahlavi words in round parentheses).

In the Gathas, (what we call) 'heaven' and 'hell' are not places of reward and punishment. They are states of being that we become.

Heaven is rooted in Zarathushtra's new envisionment of the Divine, and the way to worship, and is the state of being that results from so worshipping.

The Divine is a wholly good state of being having 7 qualities. Linguists disagree in translating some of these qualities, but the following are evidence based. These 7 qualities are:

- 1. The beneficial-sacred way of being (spenta- mainyu-), which is
- 2. The true, wholly good order of existence (asha-vahishta-, 'truth' for short', factual truths as well as the truths of mind/heart/spirit, all that is right),
- 3. Its comprehension, good thinking (vohu- manah-),

- 4. Its beneficial-sacred embodiment (personification) in thought, word and action (spenta- armaiti-),
- 5. Its good rule (vohu- xshathra-),
- 6. Its complete attainment (haurvatat-), a perfected, wholly good way of being which results in
- 7. Non-deathness (ameretat-), a state of being not bound by mortality.

As you can see, truth is the core of each of these 7 qualities that make a being Divine. We mortals have the first 5 of these divine qualities incompletely, imperfectly, and according to Zarathushtra we will (for certain!) attain all 7 completely (in part because of the freedom to choose -- a paradox).

Zarathushtra's new way to worship the Divine is with these 7 qualities.

"Yes, praising, I shall always worship ... you Wise Lord, with truth (asha-) and the very best thinking [vahishta- manah-] and with their rule (xshathra-)..." Gathas, Y50:4;

"I shall try to glorify Him for us, with prayers of [armaiti-] ..." Gathas, Y45:10.

Prayers of armaiti-- are prayers of thoughts, words and actions that embody truth (asha-), in the temple of life. (But why does Zarathushtra say "for us"? Because our prayers should be for everyone, not just for ourselves; a Pahlavi prayer asks the Divine to take our prayers into Its treasury for distribution to all who need them). Returning to how we worship,

"... Your enduring worshipful offering has been established to be [ameretat- 'non-deathness'] and completeness [haurvatat-]."

Here, the worshipper's own self-realization (completeness and non-deathness) is the worshipful offering Wisdom wants.

The reward for so worshipping is the state of being that we become -- 'heaven'.

Here are a few of Zarathushtra's terms for (what we call) 'heaven'.

- -- the "most-good existence (ahu- vahishta-)" Gathas, Y44:2;
- -- the "most-good thinking" Gathas, Y30:3; the "house of good thinking" Gathas, Y32:15 -- a state of being that houses the complete comprehension of truth, (which is wisdom/Wisdom);
- -- the "house of song" Gathas Y45:8, Y50:4, Y52:15 -- a state of being that houses joy, bliss -- like the high that beautiful music generates.

These (and all Zarathushtra's terms for what we call 'heaven, paradise') are simply different ways of expressing a blissful, enlightened state of being. In later Avestan texts this state of being is described multiple times as,

'(the) most-good existence of the truth-possessing, ... light, all-happiness ...' my translation.

In the Gathas and later texts, various forms of 'light', including fire, are symbols and metaphors for truth and its comprehension, good thinking.

Zarathushtra's paradise begins in mortal existence -- the arena for the perfecting process. Each time we choose truth and its comprehension, each time we embody (personify) truth in thought, word and action, each time we govern ourselves and our social units in a truth-possessing (ashavan-) way, we bring the divine to life -- in ourselves, in our world -- however imperfectly, however temporarily. A later text describes the attainment of paradise in incremental (metaphoric) steps. The Avestan term which Darmesteter translates as 'Paradise' is ahu- vahishta- 'most good existence'.

"The first step ... placed him in the Good-Thought Paradise. The second step ... placed him in the Good-Word Paradise; The third step ... placed him in the Good-Deed Paradise; The fourth step ... placed him in the Endless Lights." Avestan Fragment 22, § 15, Darmesteter translation.

And a Pahlavi text calls the Divine 'Endless Light'. A state of

enlightenment (which is Wisdom personified). In short, Zarathushtra's paradise is a state of being that has its

beginning in mortal existence. And when we have attained the qualities that make a being divine -- completely, perfectly -- we are able to cross over the (metaphoric) chinvat bridge to a nonmortal state of being (non-deathness, ameretat-).

So the Divine is truth personified completely, the (incremental) path is truth, and the reward for taking that path (paradise) is truth personified completely. An enlightened state of being. A beautiful teaching.

Hell. In the Gathas, the hells we create (in ourselves and in existence) with our wrongful choices, are also states of being, but limited only to mortal existence. A few of the terms for 'hell' are:

- -- the "house of deceit" Gathas Y49:11; Y46:11 -- a state of being that houses untruth;
- -- the "house of worst thinking" Gathas Y32:13 -- a state of being that houses ignorance, falsehood, wrong thinking,

preferences that harm, injure (et cetera);

-- an unenlightened state of being that does not see the light of truth ("darkness") and generates unhappiness ("woe") which occurs during "long lifetime," Gathas, Y31:20.

We create 'hell' in ourselves and in our social units, with each choice we make in thought, word and action, that is ignorant, false, wrong, that causes suffering and unhappiness.

Which brings us to another unique idea -- the certainty of the ultimate good end. In Zarathushtra's thought, there are no rejects. The ultimate good end (what we call 'paradise') is not just a possibility. It is a (logical) certainty for existence as a whole, in part because of the freedom to choose. This idea was so well established, that we see it even in Pahlavi texts. The Avestan term frasho.kereiti (Pahlavi frashkart, frashgard) means 'healing existence (by) forwarding it to truth (frasho), making it happen (kereiti)'. As Zaehner said, (referring to certain Pahlavi texts),

"... The last -- the Frashkart or 'Making Excellent' -- is the end to which the whole of creation looks forward; it is regarded as being the inevitable consummation of a rational process initiated by God, and it is never supposed for one moment that there is any doubt that it will come to pass. The phrase used for this process is patvandishn i o Frashkart, which can be translated as the 'continuous evolution towards the Rehabilitation'." Zaehner 1961, p. 308.

To explain (in an oversimplified way) according to Zarathushtra, existence has been ordered in a true (correct) wholly good way, which includes all our experiences -- happy ones, and those that bring us grief, suffering, pain, loss -- earned (that we reap what we sow) and unearned. Our earned 'bad' experiences are not punishments. Our unearned 'bad' experiences are not the wrongful choices of the Divine. All our experiences -- 'good' and 'bad', earned and unearned -- enlarge understanding, increase compassion, change our 'bad' preferences (because our new understandings inform our preferences), and incrementally perfect the good in us. A spiritual evolution which could not occur without one other important factor -- mutual, loving help from the Divine, each other, and all the living, to help us through the difficulties of the soul refining process; breaking destructive cycles of revenge, and the abused becoming abusers, helping to heal existence in 1,001 good ways,

"Therefore may we be those who shall heal this world! ..." Gathas Y30:9.

None of us can make it on our own. To make it, we all have to both give and receive loving help.

Zarathushtra's solution for defeating evil is not punishment. It is changing minds from within, through our experiences in the material existence, through an order of existence that is wholly beneficial (asha-), that (eventually) brings about a good end for all, as the Gathas specifically state, in the following quotations, some of which mention 'fire'. In those ancient days, fire was the only form of 'light' that mortals could make (we make our own enlightenment -- heaven).

The law of consequences is dispensed through Wisdom's good thinking.

"...May He dispense through His good thinking [vohumanah-] (each) reward corresponding to one's actions." Y43:16.

The consequences (for both 'good' and 'bad' conduct) are described as 'good', and are given through Wisdom's 'beneficial way of being (spenta- mainyu-) and fire (a metaphor for truth and its comprehension, enlightenment).

"Lord Wisdom, through this beneficial way of being Thou shalt give the distribution in the good [vanghau] for both types (of conduct) [ranoibya], through Thy fire, ..." Gathas Y47:6, my translation.

Dative dual ranoibya has not yet been decoded. Insler translates it as "to both factions" (of people). But people are not divided into two factions -- the 'good' and the 'bad'. Each of us is a mix of qualities that are more-good and bad (Y30:3) more-beneficial and harmful (Y45:2). The law of consequences is generated by conduct, (as Y43:16 quoted above shows). I translate dative dual ranoibya as 'for both types (of conduct).'

Y31:3, and Y31:19, also variously describe the end result as one 'good' and one 'satisfaction' for both types of conduct (my view), or both 'factions' (Insler).

"That satisfaction [xshnutem sg.] which Thou hast created for both factions [ranoibya 'for both types (of conduct)'] together with Thy [mainyu 'way of being'] and hast promised through fire and truth [asha-] ..."Y31:3.

"...when the distribution in the good [vanghau sg.] shall occur to both factions [ranayau 'for both types (of conduct)']<sup>2</sup>, through Thy bright fire, Wise One." Y31:19. Here, fire is "bright", it illuminates.

You might object: If, under the law of consequences, the evil we do comes back to us, how can it be said to distribute "the good" and "satisfaction" for wrongful choices. Well, it is in the ultimate end result that the law of consequences does so. It returns abundant good for the good done, and through our painful, adverse experiences (reaping what we sow for our 'bad' conduct), it helps to increase our understanding, change our evil

preferences into good ones thereby eventually resulting in 'good' and 'satisfaction' for all.

To summarize: our earned and unearned experiences -- the 'good' ones and the adverse, painful ones -- are a part of the true wholly good order of existence (asha- vahishta-); they are given to us by Wisdom through Its wholly good qualities, the beneficial way of being (Y47:6), and good thinking (Y43:16); and they (ultimately) deliver the "good" (Y47:6, Y31:19), and "satisfaction" (Y31:3) to all. Therefore, however adverse and painful our experiences may be, they cannot be an expression of Divine wrath, vengeance, punishment. In the long run, they can only be blessings (although heavy blessings).

Naturally, you might object: But why were mortals 'created' imperfect in the first place? Zarathushtra's unusual ideas regarding 'creation', have an answer for that question.

- 1 Gatha translations are from the Insler 1975 translation, except where otherwise noted. Other references, details, and linguistic explanations, (especially where I differ from Insler 1975), will be provided on request.
- 2 Avestan ranayau is genitive dual, but linguists agree that in some instances, for fluent English, an Avestan genitive ('of\_\_\_'), is translated into English with a dative flavor ('to/for \_\_\_\_').



Dina G. McIntyre, is a Zoroastrian who was born in India and came to the United States to attend college. She received a Bachelor of Science degree from Carnegie Mellon University (then Carnegie Institute of Technology), and a law degree from the University of Pittsburgh, School of Law. Dina has practiced law in the United States since 1964. She has two sons who also are practicing lawyers. Prior to her retirement she was a member of the bar of all federal and state courts in Pennsylvania, as well as the United States Supreme Court. She has been a student of the teachings of Zarathushtra since the early 1980s, and was the Editor of a 12-lesson course on the Gathas called An Introduction to the Gathas of Zarathushtra, which she distributed world-wide in 1989-90. She has lectured on the teachings of Zarathushtra at various conferences and seminars in the United States, Canada, England, India, Venezuela, Australia New /Zealand and at the World Parliament of Religions in 1993. Her writings on the teachings of Zarathushtra have appeared in various Zarathushti Journals and on https://zarathushtra.com

"Dina has created a website https://gathasofzarathushtra.com in which she lays out the teachings of Zarathushtra at both basic and in-depth levels."

#### Zoroastrian Myths: Deities, Spirits, And Other Supernatural Beings.

#### Do They Have A Place In Our Religious Practices?

Nawaz Merchant

The Zoroastrian religion we practice today comes from ancient roots. It has also gathered a trail of traditions and ceremonies from different eras and adjacent cultures over the centuries. What are some traditions we still practice? Where did they come from? What do they mean, and what purpose do they serve? By examining four examples, I propose that these ancient traditions are ways to remember some important aspect of our humanity: kindness, charity, sharing, keeping hope alive, and protecting all creation.

Every Friday, in my childhood, my mother put on her scarf, lit the floating wick of an oil-lamp ("batti") and settled down to murmur "Mushkil Asan" prayers. She would read this Gujarati prayer, recite our names and end with a moment of silence, eyes closed, her palms joined. Then she would motion me to take some of the channa (roasted chickpeas) or raisins, and drink the water in one of the tiny shot glasses that she had prayed on. Pressing one hand over my hair, I would toss down the water and scoop up some channa. Each family member did the same.

Embedded within this invocation for divine help is a poor woodcutter's story: A starving woodcutter and his daughter are dependent on the charity of rude neighbors. When exhausted and despaired, he falls asleep in the woods. He is woken by an angel/ Farishta/yazata called Behram Yazad, who commiserates with his lot and gives him a lump of earth, asking him to remember to pray and thank Ahura Mazda each week. Sorrowfully, returning home, the woodcutter drops this mud in a corner of his hovel. However, that night the strange earth glows and the fearful family is overjoyed to discover a pile of jewels in its place. The woodcutter quickly rises in prosperity. His daughter comes to the attention of the local prince. However, the family comes to ruin when the woodcutter forgets to be thankful. Once he remembers to thank the Almighty, his fortunes are reversed and he regains his former position. Each Friday, the recitation of this cautionary tale was followed by my mother's request to the Almighty to protect each family member.

Mum would be surprised to know that her "Mushkil Asan" prayer is recited across the Middle East, and that the story may even pre-date our ancient Zoroastrian religion? Behram Yazad is called "Mushkil Gusha" ("Remover of All Difficulties") and invoked in India, Pakistan, Central Asia, Iran, the Near East, Africa, and Yemen. Shia Muslims identify this character with the Prophet Ali, while others consider him an aspect of God. Idries Shah recorded it as "magic Sufi story". The Ismaili "Mushkil Aasan Tasbih" is simply the Urdu recitation chanted: "Oh Compassionate, Oh merciful, Oh Lord of majesty and reverence, Oh the loving, the manifest."

Some traditions repeat the prayer on Thursdays, others on Fridays. In the Iranian tradition, "Mushkil Gusha" is "a dervish in a long green robe and a tall green cap" who admonishes the woodcutter to share whatever he has, after making his weekly recitation. Aaron Shepard states: some believe "Mushkil Gusha" is the prophet Khidr,

the "Green One," the patron saint of the Muslim holy men called dervishes. (Khidr is the Arabic name. In Iran he is called Khezr, and in Turkey, Hizir.) Khidr is portrayed in many Muslim tales as the bearer of fortune—a role he shares with the prophet



Elijah, about whom many of the same stories are told by the Jews." There is no known source of this folktale, but the significance is clear: to give hope to those who despair, and to encourage people to share whatever they have. The cautionary tale also warns against becoming arrogant when things are going well, and forgetting to thank the Almighty.

Bhicoo Maneckshaw's Parsi Food and Customs (Penguin Books, 1996) mentions a myth involving "Vermai" a benevolent spirit in the shape of an aged woman. She is supposed to attend the fifth day of a newborn's life. This "guardian angel of newborn babies visits the child on this night to write his or her fortune". The maternal grandmother is asked to keep a glass inkwell filled with wet Kumkum (red dye) with a feather pen and sheet of paper for the angel to write the child's fortune. Seven rupees are placed on the tray –a bribe? A lit devo (oil lamp), clothes, child's prayer topi (cap), a loose garment called a "jhabla" with a kor (embroidered border) are set in the tray. The maternal grandmother (mamai) then prays seeking a host of blessings for the child.

Apart from the difficulties of finding implements such as a feather pen and inkwell, there are other problems with this. Who is this Vermai? How is it we never hear of her after this supposed visit? In the monotheistic Zoroastrian faith, we have no place for fairies. Zoroastrian philosophy is not deterministic or fatalistic, because human beings are given free will—and must bear the consequences of their own choices. So why would we accept that the child's fate is written by an ancient fairy?

(Note: Some believe that the Farohar, or faravahar represents a 'guardian angel', while others recognize the symbol as "the 'pre-soul' that pre-exists and post-exists the individual," or a representation of the primary directives: good thoughts, good words and good deeds.)

However, if we consider the high infant and maternal mortality rate of previous centuries, perhaps the Vermai ceremony is one of thanks for the safe delivery and for the child's survival. Who can fault a grandmother for seeking blessings for the fragile infant?

In recent decades, this tradition has declined because of hospital childbirths. When the overwhelmed new parents return home after two to four days and must learn to meet the needs of their newborn, upholding such traditions can seem an unnecessary burden.

While not strictly a Zoroastrian legend, last year I learned about a Parsi myth to aid in finding lost things: "Ratanji ni bhagat". Perhaps, many centuries ago, there lived a sage called Ratanji who cared deeply for birds and wild creatures. When one loses something,



one has only to raise one's right hand and invoke his help by saying "Ratanji ni bhagat" (I am a devotee of Ratanji) three times. One then goes about one's business. If the lost thing shows up (as they usually do!) we are now required to feed the birds, stray dogs or wildlife as a token of gratitude to Ratanji.

Again, there is nothing intrinsically Zoroastrian about this. We do not know whether Ratanji was Zoroastrian! Yet the myth has two useful aspects. First, it allows us to put the lost object out of our minds for the moment and not obsess over finding it. Secondly, it asks us to be kind to birds and wildlife, and to care for nature. Surely, this is exquisitely Zoroastrian. The stewardship of nature, and the requirement to protect it, are embedded in the Gathas, the songs of Zarathushtra which are at the very heart of our religion. In Ha 28-29, the soul of the earth beseeches Ahura Mazda for aid! This is what leads Ahura Mazda to appoint Spitama Zarathushtra to help her and ease the strife and suffering on earth. Our funerary prayers include the first Gatha hymns Ha 28-29 and others—the reminder that Zarathushtra's entire message came into being in order to protect the earth, and all creation.

While we acknowledge the Ratanji story as myth, we must also recognize that so is the origin story in the Gathas. It is akin to a parable—an illustration. Zarathushtra believed that his role was to teach humanity to protect the earth and all creation (which surely includes humanity), using only the power of persuasion. Because this myth is enshrined in the Gathas it gains added weight, and is more compelling.

One last example. In our funerary liturgy, "Sarosh Yazad" a 'yazata' or divine being is invoked to guide the soul of a deceased Zoroastrian to "Garothman Behesht." Some scholars believe that ancient Zoroastrian texts were polytheistic because of the mention of Yazatas, Mithra, Anahita and the like. Translations of the Yashts by Darmesteter and Müller (1883) point to Ahura Mazda asking Spitama Zarathushtra to make sacrifices to "Anahita" and "Vayu". However, modern scholars (Hintze, Haug) believe that these other entities are simply personifications of abstract ideas.

Why, then, do funerary prayers repeatedly entreat Sarosh Yazad's aid on behalf of our beloved deceased Zoroastrians? Zoroastrian



eschatology states, according to the Vendidad, the Soul goes to the holy Chinvat Bridge created by Ahura Mazda, which is an old path of immemorial times and which is for the wicked as well for the righteous. There the Soul is asked to account for its deeds done in the material world. (We believe each of us will be judged by our deeds: good and bad.) The bridge is guarded by the angel Mithra or Meher (considered the Judge) who is assisted by Rashna, the angel of Justice and Sroasha, the manifestation of obedience to Ahura Mazda's laws. If we do not understand that these are personifications of abstract concepts, this, too, will seem to be mythical and unreal. Does it not feel more personal and comforting to represent these with a name, and envision such guides for our loved one on their final journey?

Because of its very antiquity, the Zoroastrian tradition has collected a number of legends, myths and what appear to be a very pantheon of angels and Yazatas. We must seek to understand the purpose behind them. These abstract concepts were personified, so that they might be more accessible and easier to remember in the choices of our lives. We have also inherited a series of cultural traditions to aid and comfort us at difficult moments in our lives. Not everything ancient is to be adored; yet surely there is something warm and loving about the tales that comforted our ancestors and kept them on the right path. Dastur Maneckji Dhalla is categorical that rituals and traditions are not religion, but are aids to understand the principles of the religion. They are meant to create virtuous feelings in the mind and instill impulses to righteous conduct.



Writing as Nev March, Nawaz Merchant is the author of awardhistorical mysteries winning Murder in Old Bombay and other books. She has published 4 novels, and her stories appear in numerous Mystery and Crime Fiction anthologies. She teaches at Rutgers University's Osher Institute and is the NY chapter President of Mystery Writers of America. She is Vice President of the Zoroastrian Association of Greater New York (ZAGNY).

### The Conqueror Complex: Trauma, Identity & the Ashavan Path to Civilizational Healing

#### David Ramezani

Promethean Light: Zarathustra & Übermensch

May 24, 2025

Exploring why conquered peoples embrace their oppressors — and how Ashavan philosophy offers a path to civilizational healing.

#### Preface: The Core Wound of a Conquered Psyche

Before any society can reclaim freedom, dignity, or democracy, it must first confront the invisible chains that bind its soul. The deepest chain is not political, economic, or even religious — it is civilizational amnesia. This essay is not just another historical critique; it explores the psychological paradox at the heart of cultural disempowerment: Why do conquered peoples come to worship the very conquerors who stripped them of their identity? This question — so often ignored — holds the key to Iran's healing and to all societies seeking to restore their indigenous truth. It is the wound that must be named if we are to become whole again.

Why would people adopt the religion of those who humiliated and subjugated them? This essay explores the psychological, cultural, and spiritual dynamics behind the phenomenon of conquered peoples embracing the belief systems of their oppressors, with a particular focus on Iran's Islamic conquest and the internalized trauma that followed.

#### I. The Civilizational Paradox of Worshiping the Conqueror

History presents a haunting paradox: time and again, the conquered come to adopt the gods, rituals, and language of the very forces that shattered their world. Nowhere is this more vividly seen than in the case of post-Sassanid Iran, where Zoroastrian Persians — after being violently conquered — eventually embraced Islam. This phenomenon is not exclusive to Iran. Indigenous peoples in

the Americas, India under British rule, or African societies under colonial Christianity have similarly adopted the belief systems of their conquerors. Is this religious devotion? Or a psychological adaptation?

The newly Muslim Arabs conquered the Persian Empire, committing atrocities, plundering cities, and imposing their religion through the sword. Yet today, 1,400 years later, millions of Iranians still revere those same conquerors and uphold their ideology as sacred. This is one of the most disturbing and shocking paradoxes of world history — a conquered people adopting the very faith and identity of their subjugators.

#### II. Trauma-Based Identity Restructuring

Dr. Sousan Abadian's work on cultural trauma explains that longterm, systemic trauma doesn't only harm physically — it fractures collective identity. Conquered peoples often develop survival strategies that include adopting the cultural and spiritual language of the oppressor. Over time, these adaptations become normalized.

The Zoroastrian population, after centuries of persecution and marginalization, found safety in assimilation. Survival demanded a new identity — one that came at the cost of ancestral memory.

#### III. Spiritual Stockholm Syndrome

Borrowing from the idea of Stockholm Syndrome, conquered societies sometimes develop emotional bonds with their conquerors' belief systems. This is not simply religious conversion but a deep psychological mechanism where safety, order, and even hope is projected onto the ideology of the conqueror.

What begins as enforced ritual becomes internalized religion.

#### IV. Civilizational Myth Replacement

When a culture loses its foundational myth, another takes its place. The fall of the Sassanid Empire didn't just destroy a political system — it uprooted a civilizational philosophy. Islam filled the vacuum with a totalizing, systematized metaphysical narrative.

Over generations, the conqueror's story becomes one's own. In the absence of structures like Mazdayasna, Ashavan ethics, or ancestral cosmology, Islam became the only metaphysical grammar left in

#### V. Institutional Incentives: Power and Advancement

Over time, conversion wasn't just spiritual — it was socioeconomic. Becoming Muslim meant avoiding the jizya tax, gaining access to court positions, and enjoying upward mobility.

Entire Persian families converted to survive and thrive, not necessarily out of belief, but out of necessity. But belief often follows practice. Eventually, the new faith was no longer "foreign."

#### VI. What Is This Called?

This complex phenomenon has several scholarly labels:

- Internalized Oppression: Adopting the oppressor's worldview as
- Colonial Mimicry: Reflecting the language and symbols of domination
- Cultural Captivity: Losing the ability to imagine outside the conqueror's framework
- Civilizational Amnesia: Forgetting one's roots over generations These aren't moral failures. They are trauma adaptations. Get Promethean Light: Zarathustra & Übermensch's stories in your

Join Medium for free to get updates from this writer. Subscribe

#### VII. The Forgotten Wisdom Tradition

Zarathustra's teachings offered a worldview rooted in truth (Asha), free will, and reverence for wisdom (Mazda-yasna). But the Arab conquest dismantled not just temples, but ways of thinking.

The revival of these indigenous teachings today is not nostalgia it is psychological liberation. Only by remembering who we are can we truly heal.

#### VIII. The Deeper Distortion: Rejecting the Rescuer, Revering the Conqueror

The trauma of conquest does not only lead to reverence of the conqueror — it can also lead to hostility toward those who try to help. Over time, the pain of domination and forced identity can become so deeply embedded that anything which threatens to wake us from that condition feels like an attack.

This is why many Iranians today feel discomfort or even anger toward advocates of pre-Islamic revival or Ashavan thought. The rescuer is perceived as disruptive, while the inherited spiritual captor feels familiar, safe — even sacred.

This dynamic reveals the full spectrum of psychological colonization: not only is the conqueror worshiped, but the liberator is often demonized.

This is not because people are weak — but because trauma, when left unhealed, rearranges our loyalties.

It is like a doctor trying to heal a patient, but the patient confused by trauma — attacks the doctor, mistaking medicine for harm. This tragic confusion reflects just how inverted our instincts can become under prolonged civilizational wounding.

In fact, this explains why the Iranians revolted in 1979. They rejected the healing and progress that was unfolding before the Islamic-Marxist uprising. The Shah's reforms — rooted in economic growth, modernization, and cultural renaissance — began to peel away layers of inherited religious identity. But for many, that peeling felt like an existential loss.

Rather than embracing the emergence of a renewed Iranian identity rooted in ancient wisdom and modern potential, much of the population clung to the only identity they had known for centuries — Islam. This was not a rational decision, but a traumadriven reaction. People mistook the loss of their imposed identity as a threat rather than an opportunity. So, they revolted not because they were oppressed, but because they feared freedom from the familiar chains.

As Dr. Abadian insightfully adds, many Iranians associate Islam not with the conquerors, but with cherished memories of family and loved ones. Their grandmother praying, their parents going on pilgrimage — these intimate associations make Islam feel like a link to those they hold dear. Moving away from Islam may feel like betrayal of not just religion, but kinship.

To grieve the loss of identity and acknowledge the historical truth means facing uncomfortable emotions — sorrow, anger, betrayal. Many prefer to suppress these feelings. Instead, they channel their grief into stories like the tragedy of Husayn and Ashura. The national obsession with Husayn's martyrdom may serve as a displaced mourning — for what Iranians have lost in their own civilizational story, not just in religious devotion. This is grief rerouted through myth.

#### IX. The Palestinian Obsession and the Geopolitical Projection of **Internal Wounds**

The Islamic Republic's enduring obsession with the Palestinian cause — despite repeated betrayals such as the Palestinians siding with Saddam Hussein during the Iran-Iraq war — is not just geopolitical theater. It's a civilizational projection.

After the 1979 revolution, Yasir Arafat was the first foreign leader to visit Iran, symbolizing not just a new diplomatic alignment but a psychological alliance: the Islamic Republic sought to ground

its legitimacy not in Iranian history or identity, but in the broader pan-Islamic struggle. The Palestinian cause served as a symbolic surrogate for Iran's own revolutionary narrative. By adopting the pain of another people, the regime masked its own identity fracture and evaded the need for indigenous cultural healing.

The paradox is this: Iran's Islamic Republic adopted an identity that was not only imposed by historical conquerors but now continually reenacted through devotion to an Arab-centric political cause — at the expense of Iranian memory, interests, and identity.

And yet, this alignment carries an even deeper irony: the Palestinians are predominantly Sunni, while the Islamic Republic is rooted in Shia theology. Historically, Sunnis and Shias have had hostile and often violent relations. In times of political opportunity or theological dominance, both sects have persecuted the other. Still, the Islamic Republic elevates a Sunni cause above its own national interest and security.

This fixation, even when met with betrayal, reveals how trauma not only distorts loyalties but also redirects civilizational energy toward borrowed struggles. Rather than heal the Persian wound, the regime deepens it by clinging to a pan-Islamic narrative that erases the Iranian soul.

#### X. Conclusion: The Path Forward Is Ashavan

Civilizational recovery begins with remembrance. Worshiping the conqueror is not destiny. It is a symptom of interrupted stories. The way out is not hatred, but revival — of indigenous ethics, of philosophical clarity, and of cultural pride.

The Ashavan path offers a civilizational compass — not to fight religion with religion, but to root modern identity in ancestral truth.



David Ramezani (Cyrus) is an independent thinker and writer dedicated to reviving the Iranian pre-Islamic philosophical worldview centered on Mazdayasna — the reverence for Wisdom. His work bridges ancient Persian and Greek thought through what he calls The Persia-Greece Gateway to the Golden Civilization, exploring the harmony between Asha (cosmic truth) and Logos (reason). By combining comparative philosophy, historical analysis, and contemporary existential insight, Cyrus seeks to inspire a new Iranian Renaissance grounded in wisdom, freedom, and self-realization.



Until the crimson of dawn --- Aryana Behmardian --- I walk along the frigid street, With leaves of brown crackling under my feet.

At 4pm the sun is carried away, --- Oh, how I yearn for longer days.

But in the midst of this cold plight, Lives a light of the ancient Cheleh night.

The beginning of the 40 harshest days of the year, Where loved ones gather from far and near.

To revel together in the long, dark hours --- And ward away evil while fruits are devoured.

Watermelon to remind us of the warmth of summer days, --- To ward off illness that thrives in that winter haze. Pomegranate, red as the crimson of dawn, --- To honor the rebirth of the sun, demanding the long winter gone.

We gather around sharing stories and tales, --- Burning the midnight oil, the works of Hafez unveiled.

A night of reflection, laughter, and sweetness --- To combat the beginning of the end of bleakness. It's a light in the dark, may we always remember, --- See you at sunset on the 21 st od December.

> Aryana Behmardian received her master's in occupational therapy from Stanbridge University in 2019. She works at Easterseals, a nationwide non-profit serving individuals



### Celebrate the Magic of Yalda Night

Artina Belivan

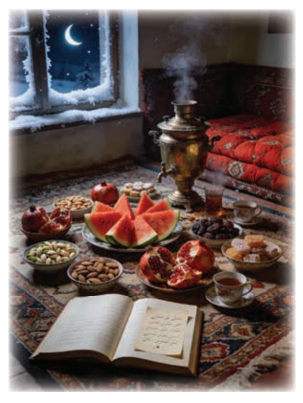
As the longest night of the year approaches, Zoroastrians everywhere prepare to celebrate one of the most beautiful and meaningful traditions in our culture, Yalda Night. This celebration is rooted in thousands of years of Persian history and marks the winter solstice, the moment when darkness reaches its peak before the return of light.

On this night, families and friends gather to share food, poetry, and laughter that lasts until sunrise. The Yalda table, known as the Sofreh-e Yalda, symbolizes love and abundance. It is covered with pomegranates, watermelon, nuts, and sweets. Each food item holds significance. The red of the pomegranate and watermelon represents the sun and the energy of life, while the sweetness of the nuts and dried fruits symbolizes happiness and health.

In many homes, families take turns reading poems by Hafez, opening his Poem book to a random page and

interpreting the verse as a sign for the coming year. This moment feels both mystical and comforting. Elders share stories about the history of Yalda and the lessons it brings, while children listen closely, learning not only about the tradition but also about the values behind it.

However, Yalda isn't just a night of celebration. In Zoroastrian philosophy, it reflects the eternal victory of light over darkness and good over evil. It reminds us that even in our toughest moments, good thoughts, good words, and good deeds can bring light back into our lives. This idea connects to the concept of Vohumana, or good thinking, which always overcomes negative thoughts. Yalda teaches us to look toward the future with hope and to trust that light will always return.



For Zoroastrians living outside of Iran, Yalda has become even more significant. Surrounded by the bright lights of Christmas and Hanukkah, Yalda provides a way for Iranian families to celebrate their own winter holiday. It helps children all around the world feel proud of their culture and traditions. In many families, Yalda has become a time for giving small gifts, a modern addition that helps children feel included while still honoring something uniquely Persian. This change shows that traditions can grow and adapt while keeping their original spirit intact.

When I think about Yalda, I remember my own family gatherings. The table filled with pomegranates and candles, the laughter of my relatives, and the warm feeling in the room. My grandmother would read poetry, and we would all sit quietly, listening and reflecting. I recall trying

to stay awake until sunrise, surrounded by the people I love. Even now, when I see the red seeds of a pomegranate, I think of those nights and their significance. Yalda always felt like a promise that no matter how long the darkness lasts, the light will return even stronger.

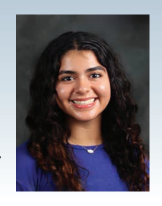
Yalda reminds us of who we are and where we come from. It encourages us to slow down, appreciate each other, and find light in the people and things that matter most. It connects us to our past while offering hope for the future.

This Yalda, may we all celebrate with love, reflection, and joy. May we carry the light of good thoughts and kindness into the new year. Whether near or far, the spirit of Yalda unites us as one community, shining with hope and strength that will never fade.

As the founder and president of the ZANT Youth Group, Artina built an entire movement, and got many young Zarathushtis involved. It is hard to imagine where the community would be without her. As FEZANA's Social Media Influencer, she has been spreading the message of Zoroastrianism far and wide with content that speaks to people of her generation today.

She is also an award-winning scientist, taking first place in district and regional science fairs in 2024, proving her passion and drive extend way beyond community work. Being the vice president of 3 organizations in her school this year (NHS, HOSA, and Orchestra) Artina has this natural ability to engage people, whether she is leading a discussion or giving a speech - her communication skills are off the charts.

With over 150 hours of volunteer work for ZANT, girl scouts, and FEZANA, her dedication is unmatched. If anyone is going to lead the next wave of Zarathushti resurgence, it is Artina. She has got the skills, the passion, and the vision to make it happen.



### ASK NAHID

Dear Nahid,

Why do we not learn from our past/history? Why does it feel like every generation wants to make their own mistakes again and again?

Parivash

Dear Parivash.

You remind me of a quote from Elenor Roosevelt: "Learn from the mistakes of others. You can't live long enough to make them all yourself." I love this quote because it makes me wonder about which mistakes she must have been talking about. What mistakes are worth learning from? Does everyone make the same mistakes? Are the outcomes of a similar mistakes always the same?

What does it mean to teach someone to avoid making mistakes? To learn from mistakes is to be taught and educated by someone who went through that same event and realized it was a mistake. But is every situation the same? Are all circumstances the same to avoid?

Let's say being burned by fire is a mistake that is taught. But it's always taught by someone being there next to you and showing you that fire can burn and cause damage. That student of this lesson now has the choice to avoid getting harmed by fire by taking the precautions taught to them. But we also know fire to be beneficial - especially in the Zoroastrian community. We use fire as a purifier, as a means of rebirth for some plants, as a means to cook, etc. How did someone learn about those principles of fire if they were always told to avoid the dangers of the element? That generation made the same mistakes of getting burned but had a different outcome and learned something new. The same mistake may not render the same outcome in a different generation. So back to your question: are mistakes are worth remaking? Some are.

Times change and mistakes change even though they might seem the same. The path towards progress, is not always easy or understandable. Unsuccessful trials and repeat mistakes are necessary to understanding what newer generations can accomplish and overcome! "Among these evil doers, none doth understand anything about the purport of real progress attained through activity and efforts taught by life" If the same mistakes keep happening, then we need to look to ourselves to

see why we have not created a better environment for our future generations. War, shootings, racism, hunger, genocide - these are not mistakes but actions of Evil that need to be eradicated with action and unity.

Hopefully the kinds of mistakes you are seeing happening with the younger generations are ones that do not cause physical harm to oneself or others. In our approach to mistakes, we should reflect our reactions by using our Good Thoughts to impact our Good Words and to ultimately reflect our Good Actions.

Everyone experiences events differently. In that difference we get a multitude of different outcomes. Younger generations also have access to tools and resources and information you never did so maybe their mistakes, as much as they might look like the same ones, are in fact new ones being made. Age comes with fear and wisdom. We know more of the things to be afraid of and we cocoon ourselves just a bit more than we did in our youth. Let them make their mistakes but let us be there with wisdom and understanding and support when they look to us for guidance.

Nahid Dashtaki completed her master's in both Dispute Resolution and Public Policy from Pepperdine University. She has received two Bachelor of Science degrees in International Relations and Comparative Literature from the University of California, Irvine along with extensive international work experience in the Middle East and Asia. She continues her work with mediation and conflict resolutions at Los Angeles

World Airports.



### I choose: the Zoroastrian Declaration of Faith

#### David Karaji

Every Zoroastrian who decided to undergo their initiation ceremony, at least once in their life, had to recite the declaration of faith known as Fravarane. This short prayer, whose name can be translated simply as I choose is a concise summary of what it means to be a Zoroastrian. It is customarily recited during the initiation ceremony and during the daily prayers, to remind us of our commitment to a life of ethical responsibility - embracing Asha, the Divine Order. The full text of Fravarane can be found in the twelfth chapter of the Yasna (the book containing the Gathas). Unlike some other prayers, it is easy to understand - it is not overly poetic as it simply is a clear declaration of our choice. Let us go through the shorter version of this simple text, as found in the daily koshti prayers, verse by verse, here in the translation by A.A. Jafarey, the notes in brackets are mine.

I, with my appreciations and convictions, choose for myself to be a worshiper of the Wise One (i.e. Ahura Mazda) and a Zoroastrian (i.e. the follower of Zarathushtra).

This is the opening declaration, where we identify as the worshippers of Ahura Mazda and the followers of Zarathushtra's teachings, the Gathas. This line stresses our appreciation and convictions, as we have found beauty and truth in this religion and we have made our sovereign choice. It is spoken in the first person - each one of us is responsible for our own actions and each one of us must make choices for ourselves.

I appreciate good thoughts, I appreciate good words, and I appreciate good deeds.

This line refers to the ethical heart of Zoroastrianism, our daily practice of the religion. It could also be translated as I embrace the well-thought thought, the well-spoken word, the well-done action, which highlights the principle of Asha. The well-thought thought is a thought that considers various contexts and shades of a given situation, a thought not rushed by prejudice. The well-spoken word is a word that is not uttered in vain, that was born out of well-thought thoughts. The well-done action is an action done in accordance with Asha — it is the right thing, at the right time, to the best of our understanding and abilities and for the benefit of all of existence (not just oneself). This line reminds us that Zoroastrianism is not about dogma, but about how we live.

I appreciate the Good Religion of worshipping the Wise One (i.e. Ahura Mazda), which overthrows yokes yet sheaths swords, teaches self-reliance, and is righteous.

This line praises a religion centered on reverence for Ahura Mazda. We value this worldview because it liberates people from oppression ("overthrows yokes") and promotes peace ("sheaths swords"), emphasizes personal responsibility ("teaches self-reliance"), and upholds ethical integrity ("is righteous", i.e. aligned with Asha). It is, once again, a concise endorsement of a faith that balances justice and moral clarity.

Therefore, of the religions that have been and that shall be, this is the greatest, best and sublimest. It is divine and Zoroastrian.

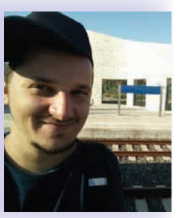
Once again, we reaffirm here our commitment to the religion as a whole, not just its ideas, but its lived expression. We choose to live according to Asha - the entirely good ideal of all existence. We do it by seeking the highest good in every thought, word and deed. We proudly admit our identity.

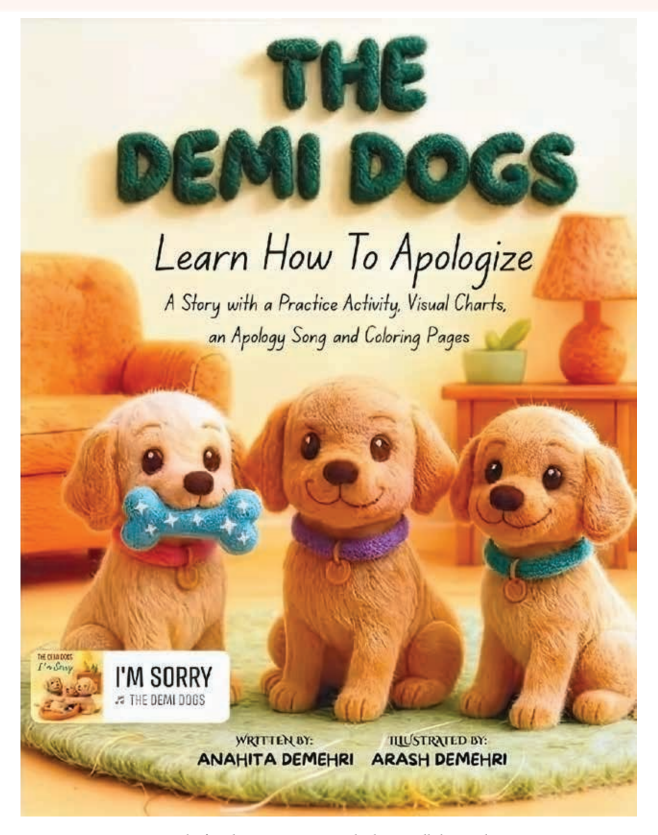
I do attribute all good to the Omniscient God (i.e. Ahura Mazda). Such is the Appreciation of the Good Religion of worshipping the Wise One (i.e. Ahura Mazda).

In the final line, we are reminded that all good comes from Ahura Mazda and we, once again, express our appreciation for Zoroastrianism, called the Good Religion. We recognize Wisdom as pure, good and beneficial. This sacred ideal is worthy of worship, as we strive to awaken it in ourselves - we are all journeying toward the Divine light within.

The declaration of choice, Fravarane is a timeless reminder of the power of choice and the enduring light of Zarathushtra's message. Fravarane, while using simple words, highlights the core principles of Zoroastrianism and shows that this is not a mere recitation, these words are meant to be lived. It does not point only to our convictions but rather to how we intend to live. This spiritual reaffirmation underlines how Zoroastrianism is rooted in choice and ethical action, leading us to the realization of Asha in the world. To align our thoughts, words, and deeds with Asha we do not need any supernatural intervention - we are already naturally equipped with everything we need to do that. By using our Good Mind, our Wisdom, we can choose truth over falsehood, justice over oppression, and active goodness over empty ritual. Through daily choices - protecting nature, helping others, and speaking honestly - we make Asha radiant in the world.

My PhD in Linguistics led me to a mix of roles across various disciplines: I work as data analyst, translator and tutor. My interests are constantly evolving, beyond language, I'm drawn to visual arts, travel, and anything that sparks my curiosity. Through writing, I hope to explore my own understanding of Zoroastrianism and share it with others in simple, accessible ways.





It can be found on Amazon in paperback or Kindle by searching: The Demi Dogs or by clicking this link: https://a.co/d/5tAXAFL