





موبد دکتر رستم وحیدی

#### گفتارهایی درباره کاربرد دین در جامعه

چکیده: تازه گردانیدن جهان، فرشه در گاتها، خشترا یا شهریاری، قدرت و توانایی، شهر و تمدن زرتشتی، بنیاد شهر تازه و آباد، شهریاری برای آشتی و دوستی

تازه گردانیدن جهان: تازه گردانیدن جهان از مفاهیمی است که ریشه در باورهای کهن هند و اروپایی دارد و در دوره های گوناگون درباره تازه شدن جهان و نوآوری در زندگی بشر استوره ها و اندیشه های بسیاری ایجاد گردیده که تا امروز باقی است. اینکه چگونه می توان زندگی را بهبود بخشید و چگونه می توان جهانی نو بوجود آورد که در آن هیچگونه کاستی و ستم نباشد، همواره در اندیشه مردمان و به ویژه آنان که در پی دانایی و خردمندی هستند مطرح بوده است.

در دین زرتشتی نوسازی و تاره گردانیدن جهان از کردار نیک آغاز می شود و هرکس باید با کارهای نیک و کوشش و تلاش برای بهبود زندگی به تازه تر شدن و پیشرفت جهان یاری رساند. کردار نیک و کار و کوشش در انسان توانایی و قدرت و هم چنین امکانات و ثروت ایجاد می نماید و این توانایی و این ثروتمندی باید نیک و اهورائی باشد.

نوسازی یا فرشه در گاتها: در گاتها سرودهای زرتشت پاک موضوع نوسازی یا تازه گردانیدن جهان در قالب یک رفتار مهم جهانی و یک آرزو و آرمان نهادینه در اندیشه های پیامبر

ایران باستان است. واژه فرشه Farasha در گات ها دو بار بکار رفته که به معنی نوسازی جهان یا تازه گردانیدن زندگی است. در سایر بخش های اوستا نیز واژه فرشه به معنی برازنده و شایسته یا تازه و نو و خرم می باشد.

توانمندی و شهریاری

در تازه گردانیدن جهان

از آنجائی که تا کنون فهرست مناسبی از سرودهای زرتشت پاک تهیه نگردیده، ما با چندی و چونی موضوع فرشه در گاتها به طور پژوهش آشنایی نداریم و نمی دانیم از دیدگاه زرتشت پاک چگونه باید جهان را تازه سازیم و به نوسازی زندگی خود

برآی آیجاد شناخت علمی از موضوع تازه سازی جهان از دیدگاه زرتشت، واژه فرشه را در گات ها بررسی می کنیم. این واژه دو بار، یکی در یسنای ۲۰۱۹ و دوم در یسنای ۳۴/۱۵ و دوم در یسنای بند از سرودهای اشو زرتشت چنان مهم و زیبا هستند که هریک می توانند مانترای بسیار قوی باشند. اولی برای همبستگی و همازوری و دومی برای قدرت و شهریاری. در اینجا گزارش دقیق متن به پارسی را می آوریم.

ایدون، ما از آنِ تو باشیم کسانی که این جهان را تازه می کنند. ای مزدا، و ای سروران، یاری برسانید، و ای اشاء تا اینکه اندیشه ها همراه باشند هنگامی که دانش در شك است.

یسنا ۹ / ۳۰

ای مزدا، اینك مرا از بهترین، آموزش و كردار آگاه ساز، تا با آن اندیشه نیك و راستی ستاینده آرزومند [تو] [باشم] ای اهورا با شهریاری (= توانایی) خویش تــازگی راستین را به خواست خــود به جهان هستی بدهید.

در بند نخست می بینیم کسانی که به تازه گردانیدن جهان می پردازند یک رفتار اهورائی انجام می دهند و به اهورامزدا

می پیوندند، چون اوست که آفرینندهٔ جهان است و خواست او تازه بودن، خرم بودن و پاک و سر سبز بودن جهان است. هم چنین می بینیم برای نوسازی جهان تنها دانش کافی نیست، چرا که در بسیاری از موارد دانش بشر برای پیشرفت و ترقی زندگی کم می آورد. در اینجا است که موضوع اندیشه و همراهی و همبستگی افکار مردم و دانشمندان اهمیت می یابد و زرتشت پاک هم اندیشی را راهی برای جبران کاستی ها و کمبودهای دانش و تکنولوژی می داند.

در دومین بند از آنچه آورده شد، بهترین آموزش و بهترین کردار که از سوی اهورامزدا داده می شود شهریاری است که آن تازگی راستین را به جهان هستی می بخشد. این شهریاری چیست؟ این شهریاری نیرو و توانایی راستین و اهورایی است که به بشر آموخته شده است.

خشترا یا شهریاری: شهریاری از واژه خشتره وئیریه اوستایی است. این واژه در گاتها سرودهای زرتشت پاک نیز آمده که به معنی نیرو و توانایی و قدرت است. واژه شهر نیز از خشترا می باشد که یک سامانه اجتماعی است و آنرا مدینه یا تمدن نیز می توان

شاید بتوانیم بگوییم تئوری مدینه فاضله افلاطون از خشتره وئیریه گاهانی سرچشمه گرفته است، چرا که در فرهنگ و فلسله ایرانی نیز ایجاد شهری که در آن هیچگونه کاستی و بدی و بیماری نباشد، و همه بر پایه صلح و دوستی در آن زندگی کنند همواره مد نظر بوده و در شاهنامه نیز داستان سیاوش و ساختن گنگ دژ که شهری برای دوستی است به خوبی فلسفه خشتره وئیریه یا تمدن اهورایی را بیان می سازد.

ریشه خشتره یا خشترا (گاهانی) از خشی = xsi به معنی توانا بودن و قدرت داشتن است و خشتره وئیریه به مفهوم قدرت برگزیدِه یا بالاترین توانایی است.

در زندگاهان و ادبیات پهلوی فرشه کرنئون به واژه فرشو کرت تبدیل شده و نوسازی جهان را

به روز رستاخیز نسبت داده اند، در حالیکه با مراجعه به بند ۳۴/۱۵ درمی یابیم که تازگی و نوسازی باید به جهان هستی داده شود و این کار با خشترا یا توانایی و قدرت قابل انجام است. ما باید بتوانیم با تکیه بر نیرو و قدرت اهورائی تمدن زرتشتی را برای دوستی و صلح پایه گذاری کنیم.

قدرت و توانایی: قدرت و توانایی چیست؟ این موضوع باید در سه بعد فردی، اجتماعی و جهانی بررسی شود. در فلسفهٔ قدرت به مقوله سیاست می رسیم و در توانایی و قدرت اجتماعی سازمان های اجتماعی مانند شهر و کشور مطرح می شود. امروز در جهان قدرت های منطقه ای و جهانی در سایه تلاش عناصر سیاسی و فرهنگی ایجاد شده است که زرتشتیان به عنوان یک جامعه سنتی باید جهانی خود و نقش خود را در قدرت فرهنگی جهانی تعیین نمایند.

قدرت فردی در دین زرتشتی دارای اهمیت فراوان است و آن سومین مرحله امشاسپندی است که هر زرتشتی باید به آن مرحله دست یابد. مرحله اول و دوم به ترتیب عبارتست از نیک اندیشی و راستی. بنابراین قدرت و توانایی در فرد به تبع آن در جامعه زرتشتیان باید بر پایه راستی باشد و در آن تفکر یعنی اندیشه و خردمندی نیز حاکم باشد.

هرکسی در هرکار، حرفه و وظیفه ای که به عهده دارد باید نیروی رهبری را بدست آورد تا بتواند کارها و برنامه های مورد نظر را برای رسیدن به هدف ها و استراتژی تعیین شده به درستی و ثمربخشی انجام دهد. اگر خشترا یا قدرت وجود نداشته باشد هیچ یک از کارهای فردی و اجتماعی ثمربخش نخواهد بود. حتی در طبیعت قدرت و توانایی در همه موجودات نقش اساسی دارد. اگر توانایی وجود نداشته باشد هیچ پدیده ای شکل خود، اسکلت خود و سامان خود را نخواهند داشت چون سامان هر چیز در سایه اراده و تمایل به آنچنان بودن دوام و تداوم می یابد.

شهریاری و توانایی در فرهنگ ایرانی همواره برای وحدت بخشی و توان مندی سرزمین های ایران سابقه و کاربرد داشته و هرگاه که در این سرزمین شهریاری و توانایی رو به ضعف نهاده است سامان های اجتماعی از خانواده ها و خاندان ها گرفته تا شهرها و سرزمین ها دچار کاستی و مشکل شده است. پس آرزوی هر فرد و آرمان هر جامعه این است که با تکیه بر شهریاری و توانایی یک سامان اجتماعی

مناسب، پیشرو و هدفمند داشته باشد.

شهر و تمدن زرتشتی: در دوره های پیش، شهرها و فرمانداری های زرتشتی در جای جای فلات ایران وجود داشته و تمدن زرتشتیان ریشه در فرهنگ یویای زرتشتی دارد. سال های بسیاری آتشکده ها و شهرهای زرتشتیان آباد بوده است و نیروی شهریاری برای یویایی تمدن زرتشتی کاربرد داشته است. شوربختانه باحمله قوم ویرانگر مغول به ایران، بسیاری از فرمانداری های زرتشتیان که در تاریخ ایران پس از اسلام نام و نشانی داشته اند در زیر سم ستوران لشكر خونخوار مغولان نابود شذند و تمدن زرتشتیان با فرویاشی و قتل تمام ساكنان آن لطمه فراوان ديده است. پس از گذشت سالیان دراز دیگر شهر و فرمانداری از زرتشتیان بر جای نماند و زرتشتیان تنها توانستند محله های زرتشتی در کناریا در درون شهرهای اسلامی داشته باشند. این محله های زرتشتی نشین در دوران صفوی، زندیه، قاجاریه و پهلوی ادامه حیات دادند و در دوران جمهوری اسلامی ایران نیز پایدار مانده اند. لیکن به دلیل عدم وجود قدرت و شهریاری که همان خشتره ویئربهی گاهانی است تمدن زرتشتیان نتوانست وارد دنیای جدید شود و نوسازی و تازگی شهری و سامان های جدید اجتماعي را تجربه كند.

با مهاجرت گروهی از زرتشتیان هند و ایران به کشورهای اروپایی و ایالات متحده آمریکا، جامعه زرتشتیان می بایست وارد دوران جدیدی از تمدن و شهرسازی در این کشورها می گردید که در اثر نبودن قدرت و نیروی شهریاری، نه شهری و نه شهرکی از زرتشتیان در هیچ کجای جهان ایجاد نگردید و یکی از دلایل این ضعف و سستی را کمبود جمعیت زرتشتیان برمی شماریم که در اثر قتل عام های پس از تهاجم مغول ها، محله های زرتشتیان را یکی پس از دیگری متلاشی نمود.

ایجاد شهر تازه و آباد: امروز در بیشتر جاهایی که زرتشتیان زندگی می کنند، آتشکده هایی ساخته شده و مراکز فرهنگی و مذهبی دایر شده است. ولی هـمـواره این پـرسش برجاست که کی و چگونه و در کجای این جهان بزرگ زرتشتیان می توانند با نیروی خشترا و توانمندی، نخستین شهر اهورایی خود را بسازند و آن را پایه گذاری کنند.

شهری که چون گنگ دژ سیاوش برای زندگی همه انسان ها بر پایه دوستی و مهر مهیا باشد و در آن نظم و قانون و دانش و بینش اهورایی پذیرای همگان باشد. قدرت و توانایی کی در زرتشتیان دوباره نمایان می گردد و این آرمان بزرگ اجتماعی در چه زمانی و در چه سرزمینی پی گرفته خواهد شد. نوسازی تمدن زرتشتیان که همان فرشه اوستایی است در سایه توانایی یا قدرت اهورایی، آرزویی است که همه دارند. کودکی که روی سنگ فرش پیاده رو با سنگ قلعه و خانه می سازد و مهندس آرشیتکتی که برای ساختن شهرک و آسمان خراش نقشه و طرح می کشد. آیا زرتشتیان می توانند شهر کی داشته باشند که روی متروی آن بنویسند راستی و مهریا می توانند آسمان خراشی داشته باشند که در بالای آن پرچمی

نصب کنند که نگاره فروهر را داشته باشد؟ ما باید آرمان داشتن مدینه فاضله یا شهرهای تازه و آباد را به فرزندان خود منتقل کنیم و فرزندان ما که امروز در جهان تکنولوژی و دانش و در سرزمین های گوناگون به سر می برند بدانند که آنان شهر زرتشتیان را خواهند ساخت و تمدن زرتشتیان را نوسازی خواهند نمود.

شهریاری برای صلح و دوستی: امروز آتشکده های زرتشتیان در برخی از شهرها و در بسیاری از نقاط جهان روشن و فروزان است. آتش نماد روشنایی و فروغمندی است. ما باید آتشکده های خود را به عنوان تنها نماد بازمانده از تمدن زرتشتیان همچنان روشن نگهداریم. ما باید آتشکده ها را توسعه دهیم و مراکز فرهنگی و دینی کنار آتشکده ها را تقویت کنیم. ما باید توانایی های مالی و مدیریتی خود را برای ایجاد رهبری جامعه زرتشتیان بالاببریم و بتوانیم شهریاری اهورایی را که همراه با عشق و مهر و فروتنی است پی افکنیم. این شهریاری و توانمندی برای همزیستی و صلح و دوستی ما همه مردم و همه رهبران و همه باشندگان جهان است. آنگاه است که زرتشتیان می توانند بگویند ما در جهان امروز هستیم و می اندیشیم و می توانیم به عنوان شهروندی درجه یک در هر سرزمینی که هستیم تمدن خود را داشته باشیم و آن را بر پایه فلسفه تازه گردانیدن جهان نوسازی کنیم. تمدنی که برای دوستی و صلح جهانی است و در آن تمدن همه چیز پاک نگهداری می شود و زیستگاه ما برای زندگی بدون جنگ و بدون خشونت آماده می گردد. •

## چند نوسازی و بهسازی

در شماره ی پیشین چهره نما زیر سرنام «گذری و نگری در اوستا» نوشتم و پیشنهادهایی دادم. در این نوشتار دو تا از آن پیشنهادها را می گسترم. یکی بازنگری خرده اوستا و دیگری بازنگری گات ها. افزون بر اینها پیشنهادهایی نیز برای جشن های میهنی و دینی و ساختن چامه و آنروی می کنم که چند تن از خوانندگان آخهره نما به من گفتند آنچه پیشتر نوشته ام بس نبوده است. به گفته ی چامه سالار بسار:

#### من این کنم و بور که آید در نزد تو این سخن خوش آیند

خرده اوستا با ترجمه و تفسیر موبد اردشیر آزرگشسب از دو روی به بازنگری و بهسازی نیاز دارد، یکی از اینکه پر عربی است و دیگر از اینکه چیزهایی دارد که کهنه شده و بازمان ما نمی سنجد. (۱) عربی ها باید برداشته شوند و بجایشان واژه های پارسی با دستور زبان پارسی بکار روند.

در کتاب دینی ایرانی که به زبان ایرانی برای خوانندگان پارسی گوی نوشته شده چرا باید واژه های عربی و با دستور زبان عربی بکار روند؟ اینگونه کارها در روزگاری پسندیده بودند زیرا برای پیش گیری از گزندهای بیشتر، نویسندگان می خواستند خود را دوستدار عربها و فرآورده های عربها نشان دهند. اکنون روزگار دیگر (عوض) شده و پاک کردن این آلودگی ها که هم زبان پارسی را سخت تر کرده و هم آنرا از نرمی و آهنگ خود بیرون برده، بایا (لازم) شده است.

بخشهایی از خرده اوستا که کهنه شده و در خور زمان نیست باید بیفتد و به بخشهایی که به کمی نوسازی نیاز دارد باید رسیدگی شود و تازه گردد. اگر این کتاب به حال کنونی بماند و پالوده نشود فرهیختگان و جوانان به ویژه آنها که در سرزمین ایران نیستند خواهند رمید و از

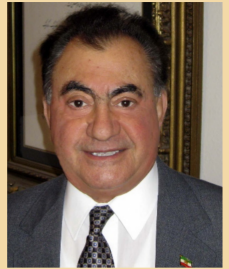
دست خواهند رفت و این بس دریغ (حیف) است.

چه کسی باید این کارها را به راه بیندازد؟ راه درست آن است که کنکاش موبدان ایرانی در آمریکا در این باره گام بردارد و پیشرو شود. کنکاش می تواند گروهچه (کمیته)ای از چند موبد و چند دانای دیگر سازمان دهد و از آن بخواهد که با یک بررسی سه ماهه پیشنهادی برای دگرگونی بدهد. پس از دریافت پیشنهاد با رای بیشترینه (اکثریت) آنر پذیرفته (تصویب) بیشترینه (اکثریت) آنر پذیرفته (تصویب) کند و خرده اوستای نوین را که به زبان پاک بارسی کنونی خواهد بود چاپ و پخش کند. خرده اوستای کنونی از آن پس بنام خرده اوستای کهن نامیده خواهد شد و در کتابخانه ها بنام یکی از ماندمان های فرهنگی کهن خواهد ماند.

موبدانی که به هموندی گروهچه ی نوسازی خرده اوستا گمارده می شوند باید از کسانی باشند که آموزش دانشگاهی دارند و در بیشتر از یک کسور زندگی و کار کرده اند. دانایانی که به هموندی گروهچه برگزیده می شوند نیز باید آموزش دانشگاهی داشته و زبان پارسی یا اوستایی یا هردو را خوب بدانند و از تاریخ و فرهنگ ایران بخوبی آگاه باشند.

همه ی هموندان گروهچه باید به دگرگونی و بهسازی در همه چیز از جمله در کتابهای دینی باورمند باشند. هموندان گروهچه نیازی ندارند که همیشه رویا رو دیدار کنند چون می توانند کار خود را با گفت و گوی تلفنی و با بکار گرفتن اینترنت و ای میل انجام بدهند.

آنگاه که خرده اوستای نوین سازمان یافت و به زبان پاک پارسی چاپ و پخش شد باید به زبان های دیگر به ویژه به انگلیسی، فرانسه، آلمانی، اسپانیایی، سویدی، چینی و... ترجمان (۲) گردد. زیرا زرتشتیان ایرانی و نیرانی اکنون در همه جای جهان هستند. افزون بر این، جزوه های کوچک از خرده اوستا باید چاپ و پخش شود تا مردم بتوانند آنرا با خود داشته باشند و بخوانند یا زمزمه



دکتر زرتشت آزادی

کنند و یا از بر کنند.

اکنون به گاتها می پردازم. گاتها را کسانی چند از زبان اوستایی به زبان پارسی برگردانده اند. ترجمانی که در آمریکا بیش از همه در دسترس است ترجمان زنده یاد موبد پیروز آزرگشسب

من در زبان اوستایی دانشم اندک است، از اینروی درباره ی برابری ترجمان با دیبای (۳) (متن) اوستایی داوری نمی کنم. من زبان پارسی را خوب می دانم و می بینم که هم در ترجمان آزرگشسب و هم در دیگر ترجمان هایی که من تا کنون دیده ام بسیاری از واژه ها عربی است و برخی از آنها برابر دستور زبان عربی بکار برده شده اند و این ناخوب است. نه در زمانی که اشو زرتشت گاتها را سروده زبان عربی که اشو زرتشت گاتها را سروده زبان عربی رساییش و ارجش برای ما به اندازه ی زبان یارسی است.

زبان اوستایی اکنون زبانی زنده نیست، ولی نزدیک ترین زبان به آن زبان پارسی است، زیرا یکی از دو سه ریشه ی زبان پارسی کنونی زبان اوستایی است. براستی می توان گفت که زبان پارسی شاخه ای است که از درخت کهن زبان اوستایی مانده است. بنابراین جا دارد که کسانی که در هر دو زبان اوستایی و پارسی استادی دارند ترجمان تازه ای از گات ها به زبان پاک پارسی بکنند یا اینکه ترجمان های گوناگون مانند آزرگشسب، پور داود، دوستخواه و دیگران را بازنگری

کنند و یکی را که به دیبای گاتها و به پارسی کنونی نزدیکتر است برگزینند و آنرا به زبان یارسی پاک بهنویسی کنند و بشناسانند و چاپ و يخش كنند.

بسیار بجاست که کنکاش موبدان برای این کار هم گام پیش گذارد و گروهچه ای بر پا کند و همانند گروهچه ی خرده اوستا بکار وا دارد. اگر کنکاش موبدان چنین کارهایی را نکند دیگران خواهند کرد ولی برآمدش (نتیجه اش) به خوبی و پسندیدگی نخواهد بود که کنکاش موبدان کرده باشد. آنگاه که گاتها به پارسی پاک ترجمان شد باید از یک سو جزوه های کوچک از آن فراهم گردد و در دسترس همگان گذارده شود و از سوی دیگر نسخه ی پارسی به زبان های دیگر بر گردانده شود. از آن پس نسخه ی بنیادین برای ترجمان گاتها به زبان های دیگر، افزون بر زبان اوستایی، زبان پاک پارسی خواهد بود. کار دیگری که از روی نسخه ی پارسی گاتها باید آغاز شود این است که چامه گویان یارسی زبان به میان آیند و گاتهای پارسی را به چامه ی پارسی در آورند. گاتها که در زبان اوستایی چامه است در زبان پارسی نیز چامه خواهد بود. چامه ها باید همه واژه های پارسی باشند و خوبست که همه به آهنگ (وزن) شاهنامه باشند (بیا تا جهان را به بد

هم اکنون در میان ایرانیان زرتشتی یا نازرتشتی کسانی هستند که می توانند سرودن برخی چامه ها را از روی گاتها آغاز کنند. به گمان من فرزانگانی چون جمشید پیشدادی (شیدا)، بانو توران شهریاری و نیز دکتر كوروش اميرجاهد، استاد يرتو، يرتو نويد، نوشا زکایی و برخی دیگر که من اکنون به یاد ندارم یا نمی شناسم می توانند بخوبی این کار پر ارج را بیاغازند. نیازی به این نیست که یک تن همهی گاتها را بسراید. هرکس مى تواند يك يا چند تا از هات ها را بسرايد. سرود گات ها که فراهم شد باید هم یکجا و هم در بخشهای جدا جدا چاپ شود و در دسترس همگان گذارده شود.

پس از آن دور آهنگسازان و خوانندگان پارسی زبان فرامی رسد که آهنگ های بایسته بسازند و گاتها را که آنگاه به چامهی یارسی درآمده با آوای خوش بخوانند. آنگاه است که می توان گفت دوران اشو زرتشت و کارهای او از نو آغاز شده است، به امید

سرودهای میهنی داریم دوباره یادآوری

کارهایی که من پیشنهاد کرده ام باید مایه و انگیزه ی میهنی یا دینی یا هردو داشته باشند، نه انگیزهی سوداگری. من مى خواهم فرهنگ و هنر ايران را بالش و گسترش بدهم نه سوداگری سوداگران را. این گونه کوششها می توانند برخی از کارها را رواگ دهند ولی هرگز نباید ابزاری برای سر و کیسه کردن مردم شوند یا نردبانی برای بالا رفتن زمان خواهان (فرصت طلبان). امیدوارم این نوشتار بتواند ایران دوستان را تکان بدهد و ما بزودی سرودها، آهنگها و رقسها را بر پهنه بشنویم و ببینیم.

شادمانی و نوآوری گسترده باد.

چند سال پیش من در سخنرانی ای که در یکی از سمینارهای مرکز زرتشتیان کالیفرنیا زیر سرنام «توشهی جوانان ایرانی در هزارهی سوم (۴)» کردم، دربارهی نیاز به سرود جشن های میهنی مانند سرود مهرگان، سرود سده، سرود نوروز و... سخن گفتم و پیشنهاد کردم که سرایندگان سرودها و آهنگسازان و خوانندگان آهنگها بسازند و بخوانند تا جوانان ایرانی به هنگام جشن های میهنی و دینی چیزهایی برای خواندن و جنبيدن داشته باشند. آيا چنين کارهایی شده است؟ من از این زمان بهره می گیرم و نیازی را که به این آهنگها و

در بستگی با جشن ها و سرودها چیز دیگری که ما نیاز داریم رقس (رقص) است. آیا هنرمندان ایرانی می توانند رقسی برای نوروز، رقسی برای سیزده بدر، رقسی برای مهرگان، رقسی برای دیگان (۵) رقصی برای سده، و... بسازند؟ اینها همه چیزهای ارزنده و بایسته اند که با آنها می توانیم هم جوانانمان را شاد و خوش نگاه بداریم هم از حل شدن آنها در فرهنگهای دیگر جهان پیش گیری کنیم و هم فرهنگ سرفراز ایران زمین را پایدار سازیم. مام میهن از هنرمندان ایرانی می خواهد که انجام این کارها را به گردن گیرند. بانگ ماندانا را نمی شنوید؟!! مادر کوروش بزرگ است!! رقسها باید گیرا و ساده باشند تا مردم از خرد و بزرگ بتوانند آنها را به آسانی یاد گیرند، زیرا شمار رقس ها در یکسال کم

۱- اگر دو چیز با هم نسنجند یا نسنگند یعنی بسی ناهمسانند و در خور هم نیستند و به گفته ی عربی زبانان قابل مقایسه نمی باشند. من این را آوردم تا خوانندگان بدانند و از این پس بجای «قابل مقایسه نیستند» به زبان پارسی بگویند «با هم نمی سنجند». حافظ شیرای گفته است:

#### گریه ی حافظ چه سنجد پیش استغنای عشق کاندرین دریا نماید هفت دریا شبنمی

۲- ترجمان واژه ای پارسی است و در معنی ترجمه و مترجم که عربی اند بکار می روند. در شاهنامه آمده است که هنگامی که بیژن به مرز رفت تا با هومان تورانی بجنگد:

#### یکی ترجمان را ز لشکر بجُست

#### که گفتار ترکان بداند دُرست

من گمان دارم که عربان واژهی ترجمه را از این واژهی پارسی گرفته اند و سپس برابر دستور زبان عربی مترجم را از آن ساخته اند.

۳- استاد زنده یاد ذبیح بهروز گفته است در زبان پارسی «دیبا» معنی «متن» عربی دارد، چنانکه دیباچه به معنی

۴- کسانی که آگاهی بیشتری در زمینه ی نوسازی فرهنگی می خواهند می توانند سه نوشتار زیر را از من بخوانند: - توشهی جوانان ایرانی در هزاره ی سوم، فصلنامه ی کوروش بزرگ شماره ی ۵۵ - ۵۶، ۱۹۹۹ میلادی - نوسازی فرهنگی، فصلنامه میراث ایران، پاییز ۲۰۰۷، سال ۱۲، شماره ی ۴۷

- نوسازی زبان پارسی، فصلنامهی میراث ایران، تأبستان ۲۰۰۸، سال ۱۲، شمارهی ۵۰

۵- چیزی را که به زبان آرامی یلدا می گویند جشن دیگان ایرانی است که دستکاری شده است. خواهشمندم این جشن را به نام ایرانیش «دیگان» بخوانید.

#### زندگینامه

زرتشت آزادی از دانشگاه کلورادو درجهی دکترا (PhD) در جامعه شناسی گرفته و از ۱۹۸۶ در استان های اوهایو، ایندیانا، نبرآسکا، آیووآ و کالیفرنیا در دانشگاه ها و کالج ها در جامعه شناسی آموزشگر بوده است.

وی آز دانشگاه تهران در آموزش و پرورش ابر دانشنامه (فوق لیسانس) و در دانش های گروهی (علوم اجتماعی) دانشنامه (لیسانس) گرفته است. او سال ها پیش از آن در دانشسرای کشاورزی شیراز دانش آموخت و گواهی نامه (ديپلم) گرفت.

زرتشت آزادی کار خود را با آموزگاری و مدیری دبستان های روستایی و سرپرستی آموزش های بنیادین (تعلیمات اساسی) آغاز کرد. او پس از چند سال در بانک کشاورزی و وزارت کشاورزی بکار پرداخت و در آنجاها کارشناس و مدیر آموزش روستاییان و مدیر سازمان تعاون روستایی استان پارس بود. در همان سال ها در دوره های آموزشی سپاهیان دانش و بهداشت و آبادانی نیز دربارهی آبادانی (عمران) روستایی آموزشگری (تدریس) کرد و نیز در برنامه ی دهفان رادیو ایران تا سه سال یکی از برنامه گذاران (مجریان) پاره وقت بود.

پس از آن کارها، او دو سال و نیم در دانشگاه آزاد ایران در برنامه ریزی آبادانی روستا کار کرد و سپس برای افزایش دانش و گـرفــتن درجه ي بـالاتــر به آمــريــکــا آمــد و دگرگشت های گونه گون او را در اینجا ماندگار کرد. زرتشت آزادی دراستان پارس زاده و پرورده شد. و آرزوی نخستینش بازگشت به آنجا است.

#### منوچهر فرهنگی مردی که ایستاده برای سربلندی ایران

#### کار کرد و ایستاده جان داد

منوچهر فرهنگی یکی از بنیانگذاران انجمن جهانی زرتشتیان در پاریس چند ساعت پیش از نو شدن سال با چاقوی یک دژخیم ناشناس از پا در آمد و چشم از جهان بست.

منوچهر دهشمندی خودساخته با ایده های تازه بود. او مردی سازنده بود و ایران و ایرانیان را دوست می داشت. شیفته فرهنگ ایران باستان بود و برای بزرگ کردن نام ایران می کوشید و به کسانی که در این راه کار می کردند یاری میرساند. او با دهشمندی بی مانند به بیش از ده ها انجمن و کانون فرهنگی و نویسندگانی که در راه فرهنگ ایران و ایران باستان کار می کردند تا فرهنگ ایران باستان را در جهان بشناسانند یاری می کرد. یکی از بنیانگذاران انجمن جهانی زرتشتیان در پاریس بود. به دانشجویانی که برای ادامه آموزش خود نیاز به کمک مالی داشتند کمک می کرد. کتابهای دانشی و فرهنگ ایران باستان را به آموزشگاه های تاجیکستان می فرستاد تا تاجیک ها زبان فارسی را در آنجا یاد بگیرند. به آموزشگاه های زرتشتی یزد کامپیوتر و کتاب مي فرستاد و كمك پولي مي كرد.

منوچهر فرهنگی در سال ۱۳۲۶ در یک خانواده زرتشتی در کرمان زاده شد و پس از پایان کلاس دهم به تهران رفت و در یک شرکت حسابداری کار کرد. سیس با همکاری برادران خود یک شرکت واردات دارویی و شیر خشک بر یا کرد. او بیشتر برای آوردن توریستها و افزون درآمد مالی و شناسانیدن ایران، در سال ۱۹۶۰ در کنار دریای خزر یک تکه زمین خرید و در آنجا ساختن یکی از مدرن ترین شهرکهای توریستی بنام دهكده ساحلي را آغاز كرد.

در همان زمان باز با همکاری برادرانش کارخانه داروسازی آرتا را بنا کرد که یکی از بزرگ ترین کارخانه های ایران شد. تا سال ۱۹۷۹ دهکده ساحلی دارای ۳۵۰ ویلا و آیارتمان بود که همه فروش رفته بودند و ۷۰ ویلای دیگر زیر ساختمان بود که انقلاب اسلامی رخ داد. چون زنان و مردان با هم در آنجا شنا می کردند دولت جلوی کارهای دهکده را گرفت و آنجا بدست دولت مردان پس از انقلاب به تاراج رفت. پس از آن دارایی منوچهر، خانه و کتابخانه اش را که پر از کتابهای خطی، تاریخی ایران و جهان و فرهنگ ایران باستان بود را تاراج کردند.

منوچهر پس از مصادره دارایی هایش و احساس خطر به اسپانیا مهاجرت کرد، ولی آنجا هم خاموش ننشست و برای شناسانیدن ایرانیان و کمک به ایرانیان دست به کارهای تازه زد. او در

جنوب اسیانیا یک آموزشگاه شبانه روزی ساخت تا فرزندان ایرانی و دانش آموزان آموزشگاه بین المللی ایران زمین را که به زبان انگلیسی آشنایی داشتند به آموزشگاه اش بیایند و سیس روادید ماندگاری در کشورهای دیگر را بگیرند. پس از سه سال او در مادرید مکانی خریداری کرد و آموزشگاه را با ۴۰ دانش آموز و ۱۴ کارمند به آنجا برد و نامش را کالج بین المللی اسیانیا ICS گذاشت که امروز ۷۰۰ دانشجو از ۵۰ کشور دارد و از سوی دو سازمان آموزش و پرورش اروپایی به رسمیت شناخته شده و برجسته ترین و پر آوازه ترین آموزشگاه بين المللي اسپانيا است.

منوچهر فرهنگی در سال ۲۰۰۷ جایزه بین المللی «پیشبرد آموزش بین المللی» را از سوی شورای ارويايي كالجها دريافت كرد. جشن يادبود زنده یاد منوچهر فرهنگی در مرکز زرتشتیان

### چکیده ای از برنامه ها و سخنرانی های این

کالیفرنیا برگزار کردید. گزارش زیر

## جشن پر شکوه است.

از آرمیتا سروش روان و فروهر پاک بزرگمرد منوچهر فرهنگی جشن بزرگداشت رامرد ایرانی منوچهر فرهنگی

در روز یکشنبه ۲۰ آوریل ۲۰۰۸ برابر با اول اردیبهشت ماه در تالار مروارید خانم گیو برپا گردید. سالن از زن و مرد، پیر و جوان، بستگان، آشنا و ناآشنا که از دور و نزدیک آمده بودند پر شده بود. چند گل سفید، شمعهای فروزان، دفتر یادبود و نگاره ای از شادروان منوچهر فرهنگی در جلوی درب ورودی بر روی میزی با سبزه سفید همگی را به داخل سال مى خواند. برنامه با خوش آمد گويى آقاى آرمان آریانه و پخش سرودهای ای ایران و خوان اشم وهو آغاز شد. موبد دكتر وحيدى سرودهایی چند از گاتها را خواندند و خانم فریبا پیرغیبی برگردان آنرا به فارسی گفتند. آقای آریانه سپس بیوگرافی آن بزرگ مرد را به زبان انگلیسی و فارسی برای همگان بیان کرد. این جشن بزرگداشت، با سخنرانی دگتر فرهنگ مهر ادامه یافت. دکتر مهر از بزرگمرد منوچهر فرهنگی یاد کرد و گفت:

«... او یک زرتشتی واقعی بود. در گاتها گفته شده یک زرتشتی کسی است که برای خوشبختی دیگران کار کند و ما این را در لحظه لحظهٔ زندگی منوچهر می بینیم... » او همت عالی داشت، مردی با همت بزرگ بود،



منوچهر فرهنگی

همیشه برای بزرگی و افتخار ایران و ایرانی می اندیشید و قدم برمی داشت. همه کارش برای سازندگی انسان ها و دنیا بود و این، در یکایک کارهای این بزرگمرد هست... زمانی که در ایران پس از انقلاب همهٔ اموالش را گرفتند، او همهٔ ناراحتی اش فقط از این بود که کتابخانه اش با آنهمه کتاب های نفیس و قدیمی که از تاریخ ایران باستان و دنیا بود، از بین رفته است...

منوچهر به همهٔ کسانی که کتاب و مقاله دربارهٔ ایران و فرهنگ پر شکوه او می نوشتند کمک

د کتر مهر سپس به همه شرکت کنند گان یادآور شد که زنده یاد منوچهر فرهنگی به خانوادهٔ خود گفته بود که پس از درگذشت وی ناراحت نباشند و زاری نکنند، و چون در گذشت ایشان در نخستین روز نوروز بود، ایشان خواست که خانواده اش همچنان نوروز را پذیرا باشند، و جشن بگیرند. دکتر مهر در پایان به یاد منوچهر و به یاد ایران گرامی که او برایش جان داد چند بیتی از شعر زیبای استاد سرخوش را خواندند:

تو ای خاك ايــران مينوسرشت

**ــو ای مجـمر آتش زردهشت** تو ای خانـــهٔ مهر دیرین مــ بود بر تــو چشم جهانگیر مـا

تو ای کاخ فرهنگ و گنج و هنر

تو ای کشور دانش و هوش و زر

آقای آرمان آریانه، مجری برنامه نامه ای که از سرپرستان FEZANA و همچنین نامه ای از طرف انجمن جهانی زرتشتیان که برای یادبود شادروان منوچهر فرهنگی دریافت شده بود را خواندند. سپس سالن مروارید که مملو از دوستاران منوچهر فرهنگی بود در سکوت فرورفت و به آهنگ دلنشین و آرامش دهندهٔ هنرمند گرامی آقای شهروزاش گوش فرا داد. آقای شهروز اش با صدای نوازش دهندهٔ خود همراه با نوای گیتارش آهنگ زیبایی اجرا کرد.

این جشن یادبود سپس با سخنرانی آقای د کتر علی اکبر جعفری ادامه پیدا کرد: «نامش منوچهر و فرهنگی. آیا جور در می آید؟ آیا او کمتر از نامش بود یا بیشتر؟... چهل و هشت سال پیش در سازمان جوانان زرتشتی تهران (فروهر) با سه برادر فرهنگی آشنا شدم. وقتی که دو برادر سخن می گفتند، برادر کوچکتر جز خنده و لبخند چیزی

منوچهر همیشه گفتگوهایش با خنده بود. در تمامی عکس هایش که می بینید، دارد می خندد. پس باید او را «خنده چهر» نام می گذاشتند. او، عاشق ایران و فرهنگ ایران بود. همهٔ گفته های ما دربارهٔ آموزش و فرهنگ بود. پس باید گفت اسم او را باید گذاشت: خنده چهر فرهنگی ایرانی. دکتر جعفری با صدای لرزان سخنرانی خود را چنین پایان داد: «او برای ایران زنده بود. برای ایران کار می کرد و برای ایران هم رفت.»

آقای مهرداد پارسا سخنران بعدی بود که با صدای گیرای خود چنین گفت: «...بسیار خوشحالم که به عنوان یک ایرانی در این دیار بیگانه، باز هم در خانهٔ ایران در خدمت شما عزیزان هستم. شاید چند دقیقه پس از ترور د کتر منوچهر فرهنگی، این بیزرگمرد بود که به من خبر دادند که من از تلویزیون این خبر را پخش کنم. بیان کردن آنکه یک عاشق ایران که قلبش برای ایران می تپید این گونه جانش را با نیش خنجر یا دشنهٔ یک دژخیم، یک ضد ایرانی باید فدا کند، کار بسیار دشواری بود ولی من برنامه تلویزیون را قطع کرده و دشواری بود ولی من برنامه تلویزیون را قطع کرده و این خبر را پخش کردم. از سرتاسر گیتی چه تأسفی از مردم که ابراز نشد.

پروفسور فرهنگ مهر گفتند که رفتن معنای مرگ ندارد، بلکه معنای شدن دارد. منوچهر فرهنگی از این جهان در گذشت ولی او برای ما ماند. اعمالش، کردارش، اثراتش برای ما می ماند. همچنانکه ما ایرانیان در تلاش گسترده ای که بیگانه بر ما تاخت تا آتش آتشکده های ما را خاموش کند و اثری از آن برجا نگذارد چون این آتش در خون ایرانی جریان داشت در قلبهای ما روشن ماند و هرگز خاموش نمی شود... هر ویرانی که بود، کردند. هرچه خواستند، به یغما بردند... ولی سرفرازتر از همیشه نام ایران است که مانده است. ایران سرفراز ماند و در هر کوی و برزن این قوم پاک فریادش میرسد، گاهی از آن سوی جهان هومر آبرامیان فریاد کورش کورش برمی دارد و یا گاهی از کنار یخبندان سیبری صدای کورش بلند می شود... کجا بود بشنویم که قانون اساسی این کشور (آمریکا) براساس قانون کشورداری کورش بزرگ است. کجا بود که بشنویم جوانان ایران دسته دسته دنبال زرتشت عزیز هستند ...

آنچه مانده است، زرتشت است، و این جهان که برای صلح و پاکی له له می زند. اندیشه نیک، گفتار نیک، کلامی را که هزاران

سال پیش یگانه فیلسوف جهان اشو زرتشت گفته است. در خارج اگر هم به دور هم جمع می شویم برای ایران است. باید که زرتشت را پاس بداریم، بزرگانمان را پاس بداریم، نیاکانمان را پاس بداریم که این همه را برای ما به جای گذاشته اند. پروفسور مهر و دکتر جعفری از عشق منوچهر فرهنگی به وطن و از بعق او به ایران و ایرانی گفتند «تا ما به خود بیائیم و به هم نزدیک شویم، و هر گام و تلاشی بیائیم و به هم نزدیک شویم، و هر گام و تلاشی است در این جهان هستی برای راستی و آبادانی از نام ایران و ایران ایران می کنیم. همانطور که منوچهر فرهنگی در هر کجا که بود فریاد از ایران می کرد.»

پس از سخنرانی مهرداد پارسا، آرمان آریانه چندی از نامه های بسیاری را که از سرتا سر دنیا از انجمن ها و گروه های بیشمار برای بزرگداشت منوچهر فرهنگی دریافت شده بود را خواندند. آقای اردشیر باغخانیان به نمایندگی از انجمن زرتشتیان کالیفرنیا از این بزرگمرد یاد و زندگی گرانبهای ایشان را گرامی داشتند.

سپس دکتر خسرو مهرفر از طرف کنکاش فرهنگی ایران سخن گفتند و از «شخصیت توانمند، قلب روشن و فروغ پاک» بزرگمرد منوچهر فرهنگی یاد کرد «که فروزه ای به یادماندنی در آسمان پر فرهنگ ایران هست و جاودانه باقی خواهد ماند.»

برنامه با سخنان دكتر اردشير انوشيرواني كه از طرف خانوادهٔ زنده یاد منوچهر فرهنگی سخن می گفتند ادامه یافت: «قبل از هر چیز از طرف همسرم، پروین فرهنگی، شهرام و شهنام، فرانک، رامش و رامین و همهٔ خانوادهٔ منوچهر از همهٔ شما که ما را در برگزاری این برنامه همراهی کردید، سپاسگزارم. منوچهر، لشگری نبود و کار ارتشی نکرد، ولٰی اگر فرماندهٔ کل ارتش ایران بود کار ما به اینجا نمی کشید... او گرچه درجه دکتری یا مهندسی نداشت، ولی بهترین مهندس بود و نزدیک به بیست دکتر در خدمتش بودند ... زندگی را بسیار جدی می گرفت، ولی مرگ را به راستی به شوخی می گرفت. از شوخی های منوچهر بگویم که وقتی به خانه ما تلفن میزد و کسی در خانه نبود، پیغام می گذاشت که: «تلفن کردم ببینم زنده هستید، که نبودید!»

«یکبار نامه نوشت و آخرش گفت: به همهٔ جان ها، نیمه جان ها و بی جان ها درود ما را برسان! چنانکه ما همیشه عمه جان و عمو جان و دایی جان داشتیم! دکتر جعفری گفتند که روان منوچهر در کنار ما هستند تا ما شاد باشیم، ولی من به این باور ندارم. اگر منوچهر اینجا بود در کمتر از ده دقیقه این مجلس را به هم می زد، چونکه او به راستی نمی خواست نامش

در جایی باشد و یا کسی از او یاد کند.» «منوچهر به راستی اهل سازندگی بود، هر کاری که می کرد از بامداد تا شام برای آن بود که از آن کار لذت می برد و من عقیده دارم که گرچه او گاتها را نمی دانست، ولی هیچ نیازی هم به دانستن گاتهاو یا حرفهای زرتشت ندآشت، چرا که او تمام گفته های زرتشت را به کار بسته بود، انجام می داد...» ما در سرای سرود هستیم، چونکه از منوچهر حرف میزنیم. ولی براستی دلم شکسته است که منوچهر پیش ما نیست و لبخندش را باید در خاطرم نگاه دارم. دوستش داشتیم و دلمان برایش تنگ شده است. میدانم که منوچهر از یک چیز بسیار دلخور است و آن این بود که چرا خونش در خاک ایران نریخت... می دانم اگر اینجا بود، او نخستین جام شراب را می نوشید ... خوش نوش، به یاد منوچهر نوش. یادش گرامی باد. نام منوچهر با نوروز به هم درآمیخت. هنگامی که نوروز را در ایران، در تاجیکستان و در تمامی دنیا جشن می گیریم، ما باید بداینم که جشن نوروز را به یاد منوچهر و به یاد زندگی او جشن می گیریم. » آقای آریانه سپس از آقای رستم کسروی خواستند که به روی سن بیایند و دربارهٔ دوران اقامتشان در اسیانیا و خاطرات خود با روانشاد منوچهر فرهنگی سخن بگویند. آقای رستم کسروی از بیست و هشت سال گذشته و از جنوب اسپانیا گفتند: «... منوچهر فرهنگی به همه کس کمک می کرد، فقط به زرتشتی ها نبود. به ارامنه، به مسلمانان، به مسيحيان... به همه انسان ها تا آنجا كه می توانست کمک می کرد. منوچهر کورش زمان

خود بود. برایش دین و نژاد مهم نبود...
آدم نترسی بود. یادم می آید که در برنامه ای در
تلویزیون اسپانیا اسم ایران و ایرانی را به بدی
بردند و در شمار دزد و جنایتکار اعلام کردند.
منوچهر بسیار نارحت شد. روز بعد با مترجم خود
راهی شهر مادرید شد و با رئیس پلیس جلسه کرد.
او از رئیس پلیس مادرید خواست که تعداد
زندانی هایش را که ایرانی بودند بشمارد و به او
بگوید. قرارش آن بود که اگر ایرانی ای در شمار
زندانی ها بود که هیچ، ولی اگر نبود تلویزیون
اسپانیا باید در برنامهٔ مخصوصی از بد نام کردن
ایرانی ها پوزش بخواهد.

بعد از سرشماری از زندانی ها، هیچ ایرانی در زندان نبود و تلویزیون اسپانیا مجبور شد به خواسته منوچهر از ایرانی ها پوزش بخواهد.»
آقای رستم کسروی سخنان خودشان را با صدای لرزان و چشمان نمدار به پایان رساندند.

آخرین سخنران این بزرگداشت، آقای هومر آبرامیان بودند. ایشان با صدایی که تمامی سالن را به لرزش در آورد چنین گفتند: «مانند همیشه با درود به روان زرتشت پاک آغاز می کنم. خردمندی که به ما یاد داد جهان جشن گاه بزرگی است. همه کس دیگر به ما گفته اند زندگی رنج

است، زاده شدن، کودکی، جوانی، پیر شدن، همه رنج است... ولی زرتشت بزرگ به ما گفت جهان جشن گاه است. کودکی، جوانی، پیری همه جشن است. لحظه لحظه زندگی جشن است. دلباختگی جشن است. من رفتن منوچهر فضرهنگی را به همه شما و همه فرزندان ایران زمین و پسران و فرزندان ایران زمین و پسران و به خاطر دارم که هر وقت منوچهر به من تلفن می کرد می گفت: «تو هنوز من تلفن می کرد می گفت: «تو هنوز من تلفن می کرد می گفت: «تو هنوز

زنده ای؟!» می گفتم: «منوچهر این

اهــريمن هــا تــوِ را زودتــر از من

می کشند.» می گفت: «چرا این

حرف را میزنی؟» می گفتم: «برای آنکه اگر تو را بکشند، صدها مثل من را کشته اند...» ولی اینرا بدانید که منوچهر هرگز نمرده است. از زمان كيومرس، انسان نخستين، تا به امروز بسیاری بودند و هستند که هنوز به دنیا نیامده، مرده بودند و مرده اند. ولی کسانی هم هستند که اگر هم بخواهند بميرند نمي توانند و همیشه زنده اند. کسانی مثل زرتشت بزرگ، کورش، فردوسی، همهٔ بزرگان ایرانزمین... و منوچهر فرهنگی. این قانون اهورامزدا است. آیا فردوسی امروز زنده تر از هر زمان دیگری نیست؟ مگر فردوسی می تواند بمیرد؟ منوچهر هم نمی تواند. و ما چقدر شادیم که منوچهر در سن ۸۲ سالگی به روان جهان و راه بزرگان ایران پیوست و اینگونه از پیش ما رفت. ما نمی گرییم. خجسته باد نام منوچهر، و خجسته باد ايران، زنده باد و جاودان باد همهٔ سربازانی که برای ایرانزمین جان دادند.» پس از سخنرانی آقای هومر آبرامیان، آهنگ شادی همه سالن را پر کرد. شرکت کنندگان به ترتیب، و آرام آرام راه به جلوی سالن یافتند و با همسر و فرزندان و بستگان آن

درود می فرستیم به روان و فروهر پاک منوچهر فرهنگی و همهٔ ایران دوستان که جان خود را در راه سربلندی ایران فدا کردند.

بزرگمرد همدردی کردند.

#### نام ها با رده ی الفبای فارسی:

● آقای فرهاد اردشیرپور دوره

آموزشی دانشکده پزشکی را از دانشگاه کارولینای شمالی به پایان رسانیده و درجه دکترای پزشکی خود را دریافت و استادی او در کارد پزشکی (جراحی) سر و گردن است. او اکنون دوره کارورزی (رزیدنسی) خود را در دانشکده پزشکی دانشگاه مینه سوتا می گذراند.

دانش آموختگان

برجسته ۸ • • ۲

- آقای آرتین باغخانیان در برنامه فوق لیسانس دانشکده حقوق «وی تی یر» در جنوب کالیفرنیا با کمک هزینه آموزشی بیش از ده هزار دلار در سال پذیرفته شده است.
- دوشیزه آوا افشاری در رشته زیست شناسی دانشگاه پلی تکنیک یامونا. دانشنامه گرفت.
- دوشیزه شیرین جمشیدیان از دو رشته روابط بین الملل و زبان از دانشگاه کالیفرنیا در سانتاباربارا با بالاترین نمره دانشنامه گرفت.
- آقای رامتین جمشیدی در رشته تاریخ با نمرهی بالا از دانشگاه کالیفرنیا دانشنامه گرفت.
- آقای آرمین سروشیان در درجه د کترای شیمی از انستیتو تکنولوژی کالیفرنیا با دریافت گواهی بهترین دانشجوی برجسته و هم چنین از دانشگاه آریزونا پذیرش استادیاری دریافت کرد.
- آقای نیما مهرخداوندی از دانشگاه پاسیفیک در رشته زیست شناسی با بالاترین نمره و دانشجوی برجسته دانشنامه گرفت.
- آقای پرهام نامداران در رشته زیست شناسی (پیها) با بالاترین نمره و دانشجوی برجسته دانشگاه واشنگتن در سیاتل دانشنامه گرفت.
- دوشیزه سیما نمیری کلانتری در رشته اقتصاد با بالاترین نمره از دانشگاه برکلی کالیفرنیا دانشنامه گرفت.

### جوانانی که از دانشگاه های برجسته آمریکا پذیرش گرفتند:

- دوشیزه آتری باغخانیان دانشگاه ارواین کالیفرنیا.
- آقای آریا بنداریان دانشگاه ارواین کالیفرنیا.
- دوشیزه آناهیتا دیانت دانشگاه
   سندیاگو کالیفرنیا.
- دوشیزه شیرین سروش دانشگاه ارواین کالیفرنیا.
- اً آقای کیوان ماندگاری -دانشگاه ایالتی سندیاگو کالیفرنیا .
- آقای امید مزدیسنی دانشگاه پلی تکنیک استان پامونا (رشته مهندسی برق) کالیفرنیا .
- دوشیزه دنا شهریاری در رشته مهندسی زیست شناسی با نمره های برجسته دانشگاه کالیفرنیا برکلی.
- آقای آریا مهر دانشگاه واشنگتن، سیاتل.
- دوشیزه شادی منوچه رپور -دانشگاه کالیفرنیا در لُس آنجلس با بالاترین نمره و شاگرد برجسته.
- آقای کیوان منشنی دانشگاه استان کالیفرنیا، سن مارکوس.
- دوشیزه شیوا میزانیان دانشگاه واشنگتن، سیاتل.

### درخواست مركز زرتشتيان كاليفرنيا

مرکز زرتشتیان از همهٔ کسانی که به این مرکز یا به نشریه های این مرکز نامه یا نوشتار می فرستند درخواست می کند که در نوشتن، واژه های پارسی و دستور زبان پارسی بکار ببرند و تا آنجا که می توانند از بکار بردن واژه های عربی یا دیگر واژه های بیگانه بپرهیزند.

امیدواریم از این راه زبان پارسی به نام یك زبان ایستای به خود پایدار بماند و همراه با دیگر سازه های فرهنگی، فرهنگ گرامی ایران زمین را پایدار سازد.

مهر افزون انجمن مديران مركز زرتشتيان كاليفرنيا

از: دکتر خسرو خزاعی (پردیس)

سدره پوشی آییینی است که در درازای آن هر کس آگاهانه و آزادانه آیین زرتشت را گزینش کرده و پیمان می بندد که به آن وفادار باشد.

تا کنون برای انجام این آیین (که دو رو بر نیم ساعت طول می کشد) از بخش هایی از اوستا استفاده می شد. هیچ اثری از سروده های زرتشت، گاتها، که تنها کتابی است که از زرتشت به جای مانده و مقدس ترین بخش فرهنگ ایرانی را درست می کند، نبود. دلیل آن هم روشن است. بیش از ۲۰۰۰ سال بود که زبان گاتها فراموش شده بود و کسی چیزی از آن نمی دانست. امروز دیگر چنین نیست. ۲۰۰ سال است که زبان **گاتها** کشف شده و روی این کتاب مقدس بسیاری از یژوهشگران کشورهای گوناگون شبانه روز کار کرده اند و ما امروز برگردان های خوبی از آن داریم که باید در هر زمینه در آیین زرتشت مورد استفاده قرار بگیرند.

زرتشت به این باور است که یکی از ابزارهای مهم خوشبختی و شاد زیستی ابزارهای مهم خوشبختی و شاد زیستی انسان ها همانگونه که او در گاتها گفته نو کردن جهان یعنی در جا نزدن و خود را به زبان دیگر، یعنی در جا نزدن و خود را برای یک زمان ویژه ای است زندانی برخلاف بسیاری از دین های دیگر که برخلاف بسیاری از دین های دیگر که نوسازی و نو کردن زندگی و جهان هستی نوسازی و نو کردن زندگی و جهان هستی بی ریزی شده. و ما سرفراز به چنین آئینی هستیم که راه پیشرفت را برای بهتر شدن

## سدره پوشی و آیین آن

هم بکار گرفته می شود.

سدره پوش: به شخصی که می خواهد از مرحله سدره پوشی بگزرد، سدره پوش می گویند. همین که از این گام گزشت او را «نوزاد» می نامند چون او به شیوه نوینی از اندیشه و دیدگاه دیگری از زندگی از «نوزائیده» شده.

جامعه سدره پوشی: جامه ای که در مراسم سدره پوشی به کار گرفته می شود از قطعات زیر درست شده اند: یک بلوز سفید کتانی که «سدره» نامیده می شود، یک شلوار سفيد و احتمالاً يك كلاه سفيد. قطعه دیگری که به آن « گشتی» می گویند از کمربندی نخی درست شده که درازای آن به سه متر می رسد. این کمربند در شیوهٔ اوستائی از ۷۲ نخ که معرف ۷۲ بخش یسنا که بخشی از اوستا می باشد درست شده بودند. ولي در شيوهٔ گاتائي و نوين سدره پوشی این ۷۲ بخش (که ۱۷ بخش آن گات ها هستند و اکنون به کتاب مستقل درآمده) دیگر مفهوم خود را از دست داده اند. بنابراین دیگر هیچ نیازی نیست که این کمربند از تعدادی ویژه ای نخ درست شده باشد.

نماد کمربند یا گشتی: بستن کمربند در زمان سدره پوشی نشان بستن پیمان است. در درازای سدره پوشی، کمربند را سه بار در جاهای ویژه ای از سخنانی که گفته می شود با اشاره گواه گیر باید گره زد. هر گره ای نشانه پیمانی است که سدره پوش به سخنانی که از زبان گواه گیر می شنود می بندد و با گره آنرا محکم می کند.

گره ها باید بسیار ساده باشند تا تمرکز سدره پوش را بهم نزند. تجربه نشان داده که گره های پیچیده تمرکز سدره پوش را از سخنانی که باید خوب دریابد و تکرار کند دور می کند.

نماد رنگ سپید: پوشیدن جامه سپید رنگ از اینروست که در آیین زرتشت رنگ سپید نشانه پاکدلی و نور و آشتی است. از سوی دیگر این رنگ از سه رنگ بنیادین دیگر، آبی، سرخ و زرد درست شده و در برگیرنده

زندگی باز کرده است.

با این آرمان است که از این پس در

«کانون اروپائی برای آموزش جهان بینی

زرتشت» تنها شیوه سدره پوشی برخواسته

از گاتها انجام خواهد شد که «نوزاد» را

مستقیماً به دل اندیشه زرتشت می برد و

او را بی میانجی به این آئین پر از خرد و

نور ییوند می دهد.

زبان سدره پوشی: آیین سدره پوشی باید به زبانی گفته شود که سد در سد (از آغاز تا پایان) برای سدره پوش قابل فهم باشد. برای نمونه اگر سدره پوش ایرانی بود، باید این آیین سد در سد به زبان پارسی انجام گیرد.

تنها مواردی که گواه گیر می تواند جمله هایی را به زبان گاتائی بگوید یکی نیایش «اشم وهو» و دیگری «یتا اهو» می باشد. این دو نیایش کوتاه که به زبان پارسی در بدنه سخنانی که در زمان سدره پوشی گفته می شود گنجانده شده، می تواند بوسیله «گواه گیر» به زبان گاتائی خوانده شود، تا هم سدره پوش به آهنگ آن به زبان کهن آشنا شود و هم نقطه پیوندی میان سدره پوشانی که به زبان های گوناگون این آیین را انجام می دهند باشد.

گواه گیر و گواه گیری: گواه گیر شخصی است که از آیین سدره پوشی که بوسیله سدره پوش که بوسیله گواه می شود گواه می گییدد. او گواه است که سدره پوش در برابر او آئین سدره پوشی را انجام داده و با ورود به آئین زرتشت و پیمان وفاداری به آن از نو زائیده شده. نوزاد از این پس یک زرتشتی شناخته خواهد شد و وظیفه و خویشکاری هر زرتشتی دیگری است که در زمان نیاز، از هیچ پشتیبانی و کمک به او دریغ

گواه گیر یکی از امضاء کنندگان گواهینامه ای است که پس از انجام سدره پوشی به «نوزاد» داده می شود. واژه «گواه گیر» در مورد همسر گزینی

رنگ های دیگر می باشد. بنابراین در تسمام آیین از این رنگ بهره گرفته می شود.

تزئین میز سدره پوشی: در این مراسم یک میز که روی آن کتاب مقدس گاتها، یک شمع بزرگ یا شمع های گوناگون، میوه های گوناگون، میوه های گوناگون، برنج خشک، نقل و شیرینی و جام های شراب گزاشته شده، چیده می شود.

انجام مراسم سدره پوشی: اکنون که به زبان و ابزار سدره پوشی آشنا شدیم به چگونگی انجام سدره پوشی خواهیم پرداخت.

گواه گیر روبروی سدره پوش می ایستد و شناخت و پیام تو را آنچه را او می گوید سدره پوش تکرار بی کم و کاست در سپنتا گاتهای خود به ما می کند.

گواه گیر با این سخنان زیر سدره پوشی را آغاز می کند:

به نام و خشنودی اهورامزدا

و می ستایم اندیشه نیك، گفتار نیك و کردار نبك ۱۰

سپس سخنانی که بوسیله گواه گیر گفته می شود سدره پوش تکرار می کند: ای اهورامزدا

> زمانی که تو در آغاز با اندیشه خویش تن و خرد و وجدان برای من آفریدی و جان به ِتن من دمیدی

و مرا به گفتار و کردار توانایی دادی، خواستی که من باور و آئین خود را با آگاهی و به دلخواه خود برگزینم. پس در این زمان بزرگ گزینش

که راه و روش زندگی خود را، خود برمی گزینم، با آزادی و آگاهی تمام به سوی تو می آیم. (این بند آخر سه بار تکرار می گردد). (نخستین گره زده می شود).

ای **هزدا**، می ستایم تو را

و می ستایم راستی و آندیشه نیك را و نیروی خودچیرگی را، و در پی آنم که رهرو راه تو باشم، تا در سرای سرود، به سخنان دوستداران تو گوش فرا دهم.

ای مزدا، می ستایم تو را کسه با نسیروی آفریننده و پیش برنده

خود این جهان شادی بخش را از نیست به هست آوردی و آرامش و آسایش و خوشبختی را آفریدی

تا تمام جانداران، مردمان، جانوران و گیاهان

از آنها بهره بگیرند. ای **مزدا،** می ستایم تو را

که با نیروی آفریننده و پیش برنده خود و به دیگران روشنی دهد. رهروان راهت را هر دم به سوی رسائی چون در این راه خودسازی است، مردی

تا آنها را از زندگی جاودانه درخشان برخوردار کنی.

ای اهورا مزدای بهترین،

تـورا نـیـایش می کـنم و می سـتـایم بزرگ آموزگار، **زرتشت اسینتمان** را، که تو را در اندیشه خود آن گونه که هستی شناخت و بیام تو را

بی کم و کاست در سپنتا گانهای خود به ما رساند، تا ما با بهره گیری از خرد بیکران آن زندگانی را شاد و خوشبخت و جهان را تازه و نو کنیم.

ای اهورامزدا، بأ اندیشه و گفتار و کردار نیک به تو نیایش می کنم

و می ستایم راستی را. و با آوای بلند می گویم:

راه یکی است و آنهم راستی است. راستی خوشبختی است، و خوشبختی از

راسی خوسبحتی است، و خوسبحتی ار آن کسی است که راستی را تنها برای راستی بخواهد».

(بند آخر که اشم وهو است سه بار تکرار می گردد)، (دومین گره زده می شود) در این هنگام پر شکوه که به رهروان تو می پیوندم،

با دست های برافراشته، ای **هزدا،** بتو نیایش می کنم،

و با فروتنی از تو خواهان خوشبختیم. باشد که همه کردارهای من،

با خرد و اندیشه نیك،

. و همآهنگ با آئین **راستی** انجام گیرد، تـا تـو را خـشنـود و روان زمین بـارور را خوشبخت سازم.

> پس، ای **مزدا اهورا،** با ا**ندیشه نیك** به سوی تو می آیم، تا در یر تو **راستی**،

خوشبختی هردو جهان، مادی و مینوی را به من بشناسانی،

را به ش بستاسای، تا بتوانم آنرا به دیگران بشناسانم. زیرا تو آئین هستی را چنین برنهاده ای

که خوشبختی از آن کسی است
که به دیگران خوشبختی بخشد.
و بهترین زندگی برای کسی است
که به سوی روشنائی رود،
و به دیگران روشنی دهد.
چون در این راه خودسازی است،
که من هم همچو تو، ای مزدا
آزاد، و دانا و افزاینده خواهم گشت.
ای اهورامزدا با اندیشه و گفتار و کردار
نیک به تو نیایش می کنم و می ستایم آزادی
«همانگونه که سرور هستی (اهورامزدا)
گزینش را. و با آوای بلند می گویم:
«همانگونه که سرور هستی (اهورامزدا)

می برد باید گزینش کرد و ستود. این دو دهش برگزیدن را اندیشه نیک ارمغان کرده تا کارهای زندگی بنام اهورامزدا و برای مردم انجام گیرد».

و نیایش نمود بهمان سان هم راهبری که با

آموزش های خود جهان را به سوی خوشبختی

(بند آخر که یتاوهو است دوبار تکرار می گردد و سومین گره زده می شود).

#### نیایشها پس از آخرین گره

ای مزدا ،

خود را به من بنما و مرا با نیروی راستی استوار به خود گردان، تا در یرتو اندیشه نیك

از پیش برنده ترین خرد بهره مند شده، و با نیروی خودچیرگی به گام آرامش رسم و یک زندگی شاد را از تو به ارمغان بگیرم، ای مزدا،

تو را توانا و افزاینده می شناسم، و میدانم که، تو با نیروی خود پیوسته با مائی

و هر دم یار و یاور ما می باشی،
و با فروغت، که بر راستی استوار است،
به دل های ما گرمی می بخشی و ما را
از توان اندیشه نیک برخوردار می کنی.
ای اهورای همه جا بین،
یاریم ده تا با مهر بیکران تو،
که از اندیشه نیك برمی خیزد،
به من خوشبختی و شادمانی روی آورد.
و تو ای آرامش، در پرتو راستی
درون مرا پر فروغ کن.

### گزارشی از آیین گشایش مرکز جهانی زرتشتیان در پاریس

از: موبد کامران جمشیدی

كنون آغاز مي كنيم، آغازي کہ بہراستی پی گیےری كوشش يـيـشـيـنـيـان و امروزیان است و ما نیز پیمان بسته ایم تا با پی گیری آن تلاش ها و با بهره گیری از نیرو و توان همگان در یک همآهنگی و هم سویی با



اشا و با هنجار هستی و راهنما گذاشتن وهومن و خرد نیک به راه رسایی همیشگی برویم. راهی که گفتن از آن آسان و به کردار آوردنش نیازمند باوری راستین از روی فهم و دانش و کارمایه ی آن مهر و خرد و تلاش و كوشش مي باشد.

آری، مرکز اروپایی «انجمن جهانی زرتشتیان» نیز گشایش یافت. این مرکز در ساختمانی در پاریس که از سوی «مرکز فرهنگی زرتشتیان» در این شهر در دسترس انجمن جهانی گذاشته



شده است سرگرم کار است که در همین جا، یکبار دیگر با یاد از دهشمندان ارجمند بانو مهرافزون فیروز گر و دکتر آبتین ساسانفر، از آنان سپاسگزاری می کنیم که با این دهشمندی بزر گوارانه این امکان را فراهم آوردند و برایشان درخواست تندرستی و دیرزیوی و شادزیوی داریم.

آیین و جشن گشایش انجمن در پاریس با همکاری و همیاری زرتشتیانی که از هر سوی جهان برای همازوری در این آیین گرد آمده بودند و به ویژه با تلاش زرتشتیان فرانسه انجام یافت. در این جشن میهمانان گرامی و ارجمندی، زرتشتی و غیر زرتشتی، از بسیاری از کشورهای جهان گرد آمدند و با بودن خود بر درستی کار ما مُهر پذیرش گذاشته و پشتیبانی خود را بیان کردند.

در آغاز، پس از گفتاری از سوی گوینده ی برنامه کدبان بابک خندانی، درخواست یک دقیقه سکوت از برای در گذشت (جان باختن) شادروان منوچهر فرهنگی، از بنیان گزاران انجمن جهانی،



گردید که همه ی باشندگان برای ارج گزاری به یاد و زندگانی و کارهای ارزنده و نیکوکارانه ی ایشان بیا خواسته و دقیقه ای سکوت اختیار کردند.

سیس دو تن از هنرمندان ایرانی، که در آنشب برنامه ی جداگانه داشتند، با همآوایی سرود ملی «ای ایران» را سر دادند که همگی به یا خواسته و با آنان همآوا شدند.

پس از آن موبد کامران جمشیدی، به روی سن آمده و با اجرای نمادینی از آیین آفرینگان خوانی ایرانی - زرتشتی با یادآوری و آفرین گفتن بر روان و فروهر گذشتگان پارسا و اشوان از اشو



زرتشت اسپنتمان و خانواده گرفته تا منوچهر فرهنگی به امروز رسیده و بر همه ی زرتشتیان و زنان و مردان نیک و پارسای جهان درود فرستادند و درخواست همازوری و همیاری برای گسترش آیین راستی در جهان شدند.

اکنون نوبت به دکتر آبتین ساسانفریکی از بنیانگزاران بنیادین انجمن جهانی و دهشمند بزرگ رسیده بود که با سخنانی از چگونگی و چرایی برپایی انجمن گفتند و طرحی کلی از

برنامه های آن ارایه دادند.

اینک نوبت به استاد قاسم طالبزاده موسيقيدان و ویولون نواز شهره رسیده بود که با همراهی پیانو نواز فرانسوى خويش ميكاييل ولادكوفسكس برنامه زيبايي اجرا نمایند و مورد تشویق بسیار باشندگان قرار گیرند. یس از آساکی کوتاه نوبت به





بخش دوم برنامه رسید که آغاز گر آن بازخوانی پیام های پشتیبانی بود.

در پی آن بانو آذر پژوهش، گوینده ی قدیمی و خوش آوای رادیوی ایران سروده ای بسیار زیبا درباره ی ایران زمین و زیبایی های آن سرودند که بسیار مورد توجه قرار گرفت.

سپس بانو مهتاب لنکرانیان بود که به همراه خواندن آوازی به نگار گری بر روی بومی بزرگ پرداختند که کاری تازه و زیبا بود و در ادامه ایشان به همراهی گروه موسیقی ایرانی خویش برنامه ی شاد و زیبایی اجرا نمودند.

سپس نوبت به دو جوان برازنده ی ایرانی، حسینی و صوراسرافیل رسید که با اجرای آهنگین یکی از هات های زیبای گاتها، به دو زبان اوستایی و فارسی بر زیبایی جشن افزودند.

پایان بخش برنامه ها سخنرانی هیجان انگیز استاد هومر آبرامیان بود که با زبان شیرین و شیوای پارسی سره از فرهنگ ایران گفتند و از کوروش بزرگ و استاد سخن فردوسی توسی و با درودهای فراوان باشندگان روبرو شدند.

ایشان در پایان با ستایش از کار ارزنده ی خانواده ی فیروز گر -ساسانفر از این همسران فرزانه خواستند که بر روی سن بیایند و

از تندیس کوروش بزرگ که از پیش بر روی سن جای گرفته و با پرده ای پوشانده شده بود، پرده برداری نمایند که با کف زدن های باشندگان این کار به انجام رسید.

در پایان بانو فیروزگر (ساسانفر) با سخنانی از همه ی میهمانان و همگی دست اندر کاران برپایی این جشن زیبا سپاسگزاری کردند و همگی را فرا خواندند تا با رفتن به بخش دیگری از مرکز، به سالن نمایشگاه، بروند که در آنجا از همگان با کوکتل های گوارا پذیرایی شد. در این سالن نگاره های بسیار زیبایی از هنرمند جوان و شایسته ایرانی، بانو وانشا رودبارکی در دید میهمانان بود که بسیار مورد نگرش قرار گرفت.

یکی از نکته های جالب توجه در این مراسم شرکت خواننده و فعال اجتماعی مورد مهر مردم، آقای داریوش اقبالی بود که به فراخوان انجمن پاسخ مثبت داده و در آن شرکت کردند.

یکی دیگر از دیدنی های این مرکز نیایشگاه آن است که با یاری دوستان هنرمند، به ویژه کدبان جهانگیر هیربد و هم چنین بانو رودبارکی (نگاره ی اشو زرتشت) به زیبایی آراسته شده است. •

برخی از خرده گیران از فردوسی بزرگ خرده گرفته اند که چرا گفته هنر نزد ایرانیان است و بس؛ زیرا این روی دیگرش این است که دیگر مردم جهان هنری ندارند. در این نوشتار من می کروشم به این

خرده گیری ها پاسخی بدهم. نخست این را بگویم

که این سروده ی فردوسی توسی نادرست معنی شده است:

هنر نیز ایرانیان است و بس ندارند کرج ژیان را به کس

هنر نزد ایرانیان است و بس ندارند شیر ژیان را به کس

ىا...

این نکته گفتنی است که به جز از چند جای شاهنامه که فردوسی سخنان خود را بسیار روشن آورده، هیچ گاه از زبان خود داستان سرایی نکرده است. آنچه او در شاهنامه (به دور از فزوده ها) آورده داستان هایی است که پیش از فردوسی بوده اند و فردوسی آنها را آراسته و پیراسته و گزارش داده است.

بسیاری از این سروده ها، سخنان نام داران شاهنامه هستند، نه فردوسی توسی. در این میان جدایی میان ایرانی و انیرانی نیست. یاد پژوهنده گرامی جلیل دوستخواه گرامی باد که پس از راهنمایی های فراوان، یادآور شد که نباید و نمی توان بیتی را از میان نوشتار و گفتاری برداشت و سپس دربارهٔ سراینده باورها و دیدگاه های او به داوری نشست. با همه ی این ها بایسته ی دانستن است، که:

بس، بسی و بسا واژه هایی همانند و هم ریشه هستند، که به چم بسیار، و بسیاری، افزون، و افزون بر، فراوانی و هم چنین بسنده، کافی و به اندازه ی نیاز، به کار برده می شوند.

فنرد ایرانیان است است و بس

واژه ی «بس» در سرود «هنر نیز و یا نزد ایرانیان است و بس»، نیز چنین باری دارد و بدین معنی نیست که هنر تنها نزد ایرانیان است و یا تنها ایرانیان هنر دارند، این سرود می گوید: «بس یا بسی و بسیاری، یا به اندازه ی نیاز، هنر نزد ایرانیان است. همین. در هنر سرود و چامه ما آموخته ایم که گاه تنها با جا به جایی واژه هایی می توان نوشته ای را آهنگین کرد، مانند جمله ی: رستم به اسفندیار چنین گفت.

که اگر فعل و بیان کننده ی حالت و چگونگی آن (چنین گفت) را، از پایان به آغازش بیاوریم، سرودی می شود که بسیاری از ما، سدها بار شنیده ایم.

«چنین گفت رستم به اسفندیار»

در سروده ی دیگر استاد سخن، یا «هنر نیز، ایرانیان است بس» نیز به همین گونه است و قید که «بس» و یا «و بس» باشد، از میان کار، به پایان آن برده شده است تا نوشته را آهنگین کند. یعنی به جای «ایرانیان بس و بسیار هنر نزدشان است»، یا «ایرانیان بسی هنر دارند» و یا «و بس هنر نزد ایرانیان است»، واژه ی «بس» و یا «و بس»، به پایان برده شده است: هنر نزد ایرانیان است و پایان برده شده است: هنر نزد ایرانیان است و

این نکته که در بالا آمد بسیار در خور نگرش می باشد و درست به مانند هنگامی است که غزلی از خواجه ی شیراز را به زبان روان و گفتاری و بدون سرود و آهنگ برای شنونده بازگو کنیم. درست همین کار را با چنین سروده ای نیز باید انجام دهیم و سپس به بازگویی و معنی کردنش بپردازیم و به جز از این نادرست می نماید. چرا که واژه ی

«بس» و یا «و بس»، در همین جایی که هست نیز، نمی گوید تنها ایرانیان هنر دارند و کس دیگری ندارد.

پرسش این است که چه کسی و در کدام فرهنگ واژه ی، «بـــس» و «و بس» یا «بسا» را به چم و معنی «تنها»، دیده و خوانده است.

در همه فرهنگهایی که من دیـــده ام واژهی،

«بس» را، بسی، بسیاری و هم چنین بسنده که همان کافی (به زبان تازی باشد)، معنی کرده اند، نه یک واژه بیش و نه یک واژه کم، و اگر آنرا بسنده معنی کنیم می شود، نزد ایرانیان به اندازه ی بسنده هنر است.

از کسی شنیدم که او بس را به معنی تنها هم دیده است، ولی چنین چیزی درباره ی این سرود کار بردی نمی تواند داشته باشد چرا که بر پایه آنچه پیشتر آمد، درونمایه ی سرود چنین معنایی را به آن نمی بخشد.

از این گذشته این نکته باید روشن شود که مرزهای فرهنگی ایران یا پشته ایران، به ایران امروزی پایان نمی پذیرد و خود در بردارنده ی چند کشور است و ایرانی را که فردوسی بزرگوار از آن سخن می گوید آن گستره است و اگر افتخاری نیز در میان باشد، تنها از آن ایرانیان امروزی نیست و افغان و تاجیک و... بسیاری دیگر نیز از آن بهره ورند.

در کشور سوئد که من نیز همانند بسیاری دیگر از ایرانیان، دوران در به دریم را در آنجا می گذرانم، زبانزدی هست که «حمسابی لیند بلیند) نام دارد و ترجمه اش می شود خانه نابینایی (ندیدن آنچه در خانه ی خود هست) و یا ندیدن پیرامون.

اینان هنگامی این زبانزد را به کار می برند که انسان بسیاری از چیزهای دم دستش را آن چنانکه باید و شاید نمی بیند. همانی که هنرمند ارزنده پرویز صیاد در نمایشنامه ای از آن به گونه ی «نگاه کردن و ندیدن» یاد کرد.

گمان می رود بسیاری از استادان ما نیز دچار چنین پدیده ای شده اند که چنان گفتار روشن

و روانی از استاد سخن را، این چنین می بینند و می خوانند و از همه بدتر در برابر رسانه ها بر زبان می آورند. امید که آنچنان استادانی پوزش مرا از یادآوری هایی این چنین بپذیرند و از این پس، گزک به دست دوستان نادان و دشمنان نادان ندهند.

به گمان من این گونه برداشتهای نادرست از سرودهای استاد سخن فردوسی توسی، (که اگر نبود ما نیز عرب زبان بودیم)...، بیشتر بر زبان شماری از آنانی روان شده است یا می شود که باور به ایدئولوژی هایی همانند اسلام و کمونیسم داشته اند و فردوسی، زبان و جایگاهش، سد راهی برای آنان بوده است. این گونه دشمنان دانا، با چنین انگیزه هایی کوشیده اند با وارونه نمودن درون مایه ی سرودهای استاد سخن فردوسی توسی، که برای رهایی ایرانیان و زبانشان سروده است بمی برد و زحمت ما می دارد. ناگفته نماند می برد و زحمت ما می دارد. ناگفته نماند گاه دوستان نادان نه اینکه آتش بیار معرکه شده اند که گوی سبقت را نیز از آنان

نمونه ی برداشت های نادرست و ناپسند کم نیستند. نمونه ی دیگر، نجس شمردن سگ، یار و یاور باوفای انسان ایرانی به باور تازیان می باشد.

به باور شماری از پژوهندگان، این نجس برشمردن نیز از آن نمونه های سیاسی و استراتژیک است و نه آیینی. زیرا تازیان که با نگهداری سگ آشنا نبودند و از وفاداریش به خداوندگارش به جان و مال و ناموس دختران، خواهران، برادران، مادران، پدران ما با واکنش ها و پشتیبانی های سگان با وفای ما روبرو می شدند، ترس بر جانشان چیره می شد و یا به فرار می نهادند.

سران آنان که زاری و زبونی ایرانیان را از می خواستند، برای اینکه ایرانیان را از نگهداری سگها باز دارند، سگ را نجس خواندند و ایرانیان را از نگهداری آن پرهیز دادند تا بتوانند آسان تر بر جان و مال و ناموس مان یورش برند.

در میان مردم هستند کسانی که باور دارند، عو عو کردن و آوای سگ را «پارس کردن»، نامیدن نیز از همین دسته از واکنش های تازیان بوده است. آنان آوای سگان پشتیبان

ایرانیان را همانند پارسی گویی برشمردند و هرگاه سگی از نزدیک شدن دشمنی تازی آگاهی می داد، می گفتند پارسی سخن می گوید و یا پارس می کند و از آنجا که ما پرورش یافته به دست و یا با فرهنگ دشمنان هستیم نیز، این هرزه گویی ها را دانسته و ندانسته، بر زبان می آوریم و دشمنان را شادمان می سازیم.

نمونه دیگر سبک بر شمردن زبان دری است. دشمنان آگاه، نه تنها ناروا گفتند که این ناروایی را نخست بر زبان دوستان نادان و با گذشت زمان بر زبان همه ی ما روان ساختند و ما نادانسته و بدن اینکه بدانیم چه بر زبان می رانیم، به هر کسی که ناروا و چرند گویی می کند می گوییم «دری وری» می گوید!!! بیش از به پایان بردن این نوشتار نگاهی می اندازیم به فرهنگ واژه های گوناگون و به یرمی خوریم؛ بس، پهلوی «وس»، پارسی برمی خوریم؛ بس، پهلوی «وس»، پارسی باستان «وس»، پارسی

و به دنباله درمي يابيم كه:

د. . و ی بیم - در «برهان قاطع»، «انجمن آرای عباسی»، «فرهنگ آنندراج»، «دمزن»، «غیاث»، «ناظم الاطبا»: بسیار

- در «ناظم الاطبا»: ازون، فراوان

- و به دنباله در «فرهنگ نظام»: مخفف ىسار

- و باز در «دمزن»: بسیار که لفظهای دیگرش بسا و بسی است.

- به مسجاز چسنسدان، زمسان دراز، روزگارطولانی، مدت کافی، به قدر کفایت، به مقدار لازم، مدتی از زمان، هیچ نیز آمده است. این واژه به چهره های قید، صفت و گاه مسند به کار می رود پس از آگاهی یافتن از چم یسا مسعنی واژه ی «بس»، در فرهنگ های گوناگون، نمونه سرودهایی از سرایندگان نامدار و شناخته شده ی پارسی سرا، در پی آورده می شود تا روشن گردد که هیچ گاه و در هیچ نوشته ای واژه ی بس، به هیچ گاه و در هیچ نوشته ای واژه ی بس، به چم و معنای تنها به کار برده نشده است.

سرون دی ریز ۱۰۰۰ می سرد در ۱۰۰۰ می سرد درد. شاهنامه است: هند ند: ادانیان است و بس

هنر نیز ایرانیان است و بس نـدارنـد کرج ژیـان را به کس

و یا ندارند شیر ژیــــان را به کس هـنـر نـزد ایـرانـیـان است بس

گــــو پیلتن با سپاه از پس است که اندر جهان کینه خواه او بس است

ترا زین جهان شادمانی بس است کـجا رنج تـو بـهر دیـگر کس است بـــه بهرام گفتـــند اندر سخن چــو پرسـد تــرا بس دلـیــری مکن

چنین داد پاسخ که دانش بس است ولیـکن پـراکـنـده بـا هر کس است

این دو سروده از رود کی است: نباشد زین زمسانه بس شگفتی اگر بر ما بسبارد آذرخشا

بس عزیزم بس گرامی سال و ماه انـدر این خـانه به سـان نـو بـیـوك

اسدی توسی سروده است: اگـــر بس بــدی دیدن آشکار زبن نـامـدی دیــدن دل به کـار

ابوالموّید گفته است: نباشد بس عجب از بختم ار عود شود در دست من مانند خنجك

دقیقی سروده است: روستایسی زمین چو کرد شیسار گشت عاجسز که بود بس ناهار فخر گرگانی سروده است: سوار تسرك بودش سد هسزاری که بس بد با سهاهی آن سواری

امیر معزی گفته است: امتی را یك نبی بس ملتی را یك كتاب عالمی را یك ملك بس لشگری را یك امیر ناصر خسرو سروده است: كزین ره سوی یزدانست راهت تـرا بـس بـاشـد این مــعـنی گـواهت

سعدی سروده است: بس گرسنه خفت و کس ندانست که کیست بس جان به لب آمد که برو کس نگریست

ای بسا اسب تیز رو که بمرد خرك لـنگ جـان به مـنـزل برد

حافظ سروده است:

از بس که چشم مست در این شهر دیده ام حتا که می نمی خورم اکنون و سرخوشم

شراب خانگی ام بس، می مغانه بیار حریف باده رسید، ای رفیق توبه، وداع

مولوی بلخی گفته است: ای بسا ابلیسِ آدم رو که هست پس بـه هـر دستـی نـبایـد داد دست

عطار نیشابوری سروده است: مگر می رفت استادی مهینه خری می برد بارش آبگینه

یکی گفتش که بس آهسته کاری بدیـن آهـستـگـی بر خـر چه داری

**زندگینامه:** مازیار قویدل در شهر بروجرد زاده و پرورده شد و ریشه ی بختیاری دارد. او پس از آموزش دبیرستانی در دانشگاه ملی ایران در رشته رادیولژی دانشجویی کرد. پس از آن به دانشگاه تهران رفت و در رشته ی مهندسی ماشین های کشاورزی و پس از آن در رشته ی مهندسی فرآورده های خوراکی (صنایع غذایی) به دانشجویی یرداخت.

مازیار قویدل اکنون در کشور سوید زندگی مازیار قویدل اکنون در کشور سوید زندگی می کند و کارشناس فرآورده های خوراکی است. او به شاهنامه دلبستگی دیرینه دارد. از مازیار قویدل دو دفتر به چاپ رسیده یکی «باران» که جنگی است درباره ی فرهنگ ایران و دیگر «پژوهشی در اوستا».

هرکس که با اندیشه و گفتار و کردار،

با دُروندان مي ستيزد،

و يا به او و به پيرو او،

راه نیك می آموزد و می نمایاند،

با باور و با دلبستگی،

خواست مزدا را به جا می آورد س

### «آیا شما زرتشتیان چون ما دانشگاهی دارید؟»



هـمسایه من که عـرب می باشد، از من پرسید: ما مسلمانان دانشگاه «الازهر الـــــــریف» را داریم. یهودیان دانشگاه «جوده «کاتولیزم» و هزار دانشگاه دیگر برای پاسداری از دین خـود دارنــد، امــا شــمـا زرتشتیان چی دارید؟ باری چـنانچه موبـدی یا دســـوری بـخـواهــد چـون همپای مسیحی و یا یهودی

خود به کسب دانش در دین خود بپردازد و مدرک دکترا در دین خود بگیرد باید به کجا روی آورد؟ اگر هم کسی بخواهد آموزش دینی خود را فراتر ببرد باید به کجا روی آورد؟ و چنانچه فردی چون این همسایه عرب، از ما بپرسد که «آیا شما زرتشتیان چون ما مسلمانان دانشگاهی برای دین خود دارید؟» چه جوابی بدهیم؟

آیا باید سکوت کنیم؟!

خوشبختانه ما هم دانشگاه سپنتا را داریم. دانشگاه سپنتا تنها دانشگاهی می باشد که تمام نیروی خود را وقف آموزش دین زرتشت کرده است و در طول موجودیت ۱۶ ساله خود موفقیتهای چشم گیری چون، پرورش دانشمندان در دین ما زرتشتیان، پرورش هیربدان (آموزگاران دینی ما)، رساندن پیام زرتشت به آفریقا، درست کردن و در دسترس گزاشتن CD آموزشی برای گرایشگران به پیام زرتشت، آموزش برای عموم، پشتیبانی از پژوهشگران، آموزش برای جوانان، همکاری با سازمان ها برای گسترش پیام زرتشت ووو... داشته است.

(برای لیست کامل موفقیتهای دانشگاه سپنتا از تارنمای آنان در www.spenta.edu دیدن کنید). دانشگاه سپنتا همواره برای کسانی که علاقمند به فراگیری دین زرتشت می باشند موقعیت آموزشی فراهم می سازد. دانش پژوهان می توانند از راه دور دین زرتشت را فرا بگیرند و تا درجه دکترا پیش بروند.

دانشگاه سپنتا فلسفه «سپنتا مینو» را بکار برده و همیشه در راه پیشرفت می باشد و از آخرین روش های روز آموزشی برای پایداری و گسترش دین زرتشت بهره برداری کرده است. با اینکه بیشتر دانشجویان سپنتا از ایران می باشند، ولی از سراسر دنیا نیز شاگرد دارد. دانشگاه سپنتا در هند در زمینه فرهنگی نیز فعالیت می کند.

از آنجا که اشو زرتشت بنیانگزار نخستین آموزشگاه بوده است، ما زرتشتیان بیش از هر کسی باید به پیشرفت دانشگاه خود اهمیت بدهیم و در آن کوشا باشیم.

پس بیایید آن گونه که شایسته پیام اشو زرتشت و جامعه ما زرتشتیان می باشد دانشگاه سپنتا را برتر از دانشگاه الأزهر الشریف مسلمانان و دانشگاه های دیگر ادیان سازیم و آنرا به اوج و شکوه دانشگاه گندی شاهپور زمان ساسانیان برسانیم.

«بشود که هریک از شما بر دیگری در راستی برتری جوید»

و اما در پاسخ به همسایه عرب و امثال او: با سربلندی می گویم بله، ما زرتشتیان نیز دانشگاه سپنتا را داریم.

کتایون – ج.

برای همکاری با دانشگاه سپنتا با نشانی زیر تماس بگیرید: wecare@spenta.edu

چهره نمای مرکز زرتشتیان کالیفرنیا شماره ۱۴۹ صفحه ۱۶



## آیا ایرانیان ویژگیهای نگاره فروهر را می دانند؟

بارها دیده ام که آن را به گردن می آویزند. در میان ما زرتشتیان رواج داشته و هنوز هم دارد. این روزها می بینم که در جاهای گوناگون، دیگران هم آنرا به گردن آویزان و یا انگشتر آنرا به انگشت دارند. نگاره ی فروهر را می گویم. فروهری که نماد دین زرتشتی در همه جای جهان می باشد. بارها از خودم پرسیده ام که آیا مردم این نقش زرین و یا سیمین را برای زیبایی به گردن می آویزند یا برای گرامی داشت یا هردو؟ می خواستم بپرسم آیا کسی که فروهر را به گردن می آویزند از معنای آن با خبر

چندی پیش که برای دیدن زنده یاد پدرم به ایران رفته بودم در چند جا جوان ها را دیدم که فروهر زرین به گردن دارند که مرا بسیار شاد کرد، ولی نپرسیدم که معنی آنرا می دانند یا نه. چندی پیش در سن دیگو که هر سال برای نوروز در پارک بلبوا (Balboa) برنامه ویژه ای برگزار می گردد دیدم در این پارک در جایی که خانه ایران نام دارد نمونه لوحه کوروش بزرگ را که در ۲۵۰۰ سال پیش به پیکر سنگ استوانه ای حکاکی شده و نخستین فرمان حقوق بشر را در معنا دارد را به روی سنگ بزرگی جا داده اند و چند تا از معناهای آن فرمان به روی لوحه ای در جلوی آن نوشته شده است. این دیدار اشک را برگونه هایم آورد و با همسر و فرزندم نیز این احساس را در میان گذاشتم. دختر ۱۶ ساله ام سخنان مرا درنمي يافت، ولي پرسيد كه چرا چشمانم پر از اشگ است. گفتم سرفرازم که زرتشتی هستم و تو نیز باید سرفراز باشی که زرتشتی هستی. از سخن فروهر دور نشویم. در پارک با انبوه مردم روبرو شدم و باز مانند همیشه نگاهم به گردنبندهای فروهر میخورد که به گردن

از مردی سالمند پرسیدم که این را که برگردن

با هیجان گفت: «زرتشت». به او نگاهی کردم و گفتم سال خوبي داشته باشيد. پس از چند دقيقه خانمی که موهای سپیدی داشت را دیدم که او هم گردن بند فروهر داشت و معنیش را از او جویا شدم، ولی او نمی دانست. از آقای سالمند دیگری پرسیدم، او گفت که از یکی از خویشانش ارمغان گرفته و از ایران برایش رسیده و برای زیبایی آنرا

به گردن دارد.

از شما چه پنهان درشگفت شدم. گفتم از جوانترها بپرسم شاید آنها بدانند. پسر ۲۰ ساله ای را دیدم که با سینه ای باز این گردن بند زرین بزرگ را بر گردن داشت. با آرزوی سال بهتر از او پرسیدم که معنای این گردنبند چیست؟ گفت: «پرسپولیس!» و چون دید که باز نگاهش می کنم و شاید پاسخش درست نبوده گفت: «پاسارگاد!»، و پس از چند ثانیه گفت: نه این «تخت جمشید!» است. من افسرده شده بودم و به خود گفتم که باید معنی فروهر را بگویم تا بداند. بهرحال هرچه را که درباره فروهر مي دانستم به او گفتم و او با شوق به سخنان من گوش داد. و از من پرسید که آنها را از کجا می دانم. به او گفتم که من زرتشتی هستم و آنها آگاهی های دینی من می باشد. پس از شادی و سپاس نام چند کتاب را از من گرفت که بخواند. سپس به خود گفتم که اگر به آن سه تن دیگر هم پاسخ پرسش خود را داده بودم و معنى فروهر را به آنها گفته بودم، بهتر بود. بهرحال در میان گروه مردم به دنبال آن سه تن گشتم. یک تن از آنها را پیدا کردم و همه چیز را برایش گفتم. او هم سپاس گفت و دست مرا به گرمی فشرد.

من پیش خود اندیشیدم که آیا چند تن در سراسر جهان چیزهایی را به خود آویزان می کنند که از معنای آن بی خبرند. من به چیزهایی دیگر کاری ندارم، ولی به فروهری که نماد برجسته دین ماست و هر بخش آن معنای بسیار در بردارد می اندیشم. من می دانم که ما زرتشتیان آگاهی خوبی درباره ی دینمان داریم و به آن سرافرازیم. چه خوب است این آگاهی ها را با دیگران درمیان بگذاریم.

#### برگرفته از: فُره وَهر(فُره وَشي) چیست؟

فروهر به معنی افزاینده و پیشرفت دهنده است و یکی از نیروهای پنج گانهی هستی انسان می باشد. فروهر خرد کی (ذره ای) از پرتو اهورایی است که در انسان نهاده شده و تن و روان انسان را به سوی رسایی و جاودانگی



از: مهران مهرفر

راهبری می کند. پس از مرگ هر کس، فروهر او با همان چهره نخستین به ریشه ی خود برمی گردد و به جاودانگی می پیوندد.

زرتشتیان برای فروهر نگاره ای ساخته و آنرا نشانه ی دین زرتشتی کرده اند. هر بخش از نگاره ی فروهر معنی ویژه ای دارد. بدینگونه: ۱- پیرمرد، نشانه ی پیری جهان دیده، دانا و رسا مى باشد.

۲- دست های افراشته، نشان نیایش به درگاه اهورامزدا است.

۳- حلقه ی در دست، نشان پیمان با خداوند یکتا

۴- بال های گشاده و سه لایه، نشانه ی اندیشه، گفتار و کردار نیک است که به کمک آن انسان به رسایی و بالایی میرسد (ما ز بالاییم، بالا مى رويم).

۵- دایره ی میان نگاره، نشان بی پایانی روزگار و برگشت کردار انسان به خود او می باشد. ۶- دو رشته ی آویخته نشانی هستند از منش پیش برنده و نیک (سپنتامینو) و منش کاهنده و بد (انگرهه مینو) که زاییده اندیشهٔ آدمی است. ٧- دامن سه لايه، نشان بدانديشي (دژمت)، بد گفتاری (دژ هوخت) و بد کرداری (دژ ورشت) هست که باید به زیر افکنده شوند.

مهران مهرفر: در سال ۱۹۸۰ به آمریکا آمد و در رشته الکترونیک تکنولوژی در سال ۱۹۸۶ درجه گرفته است. او در سال ۱۹۹۱ از اوهایو به كاليفرنيا آمده و هم اكنون با همسرش فرزانه و فرزندش شیوا در اُرنج کانتی زندگی می کند.

فرتور از اردشير باغخانيان

آیا شمار پیروان راه زرتشت رو به افزایش است؟

جمشید پیشدادی

نخست ببینیم زرتشت کیست، خواست او چیست - و به چه کسانی پیروان راه زرتشت گفته می شود.

زرتشت پیام آور راستی آموز گاریست بزرگ که از آهورامزدا سرچشمه دانش بزرگ الهام گرفت و یکتاشناسی را به مردم آموخت. آموزش او جهانی است و به گروه و دسته و کشور و رنگ ویژه ای بسنده نمی شود و بستگی ندارد. او هر گز نخواسته است سیاه دینی درست کند تا خواست ویژه خود را برآورده سازد و خود بر آنان فرمانروایی کند. خواست او بالا بردن دانش همه مردم جهان در شناسایی مـزدا و آمـوزش روش درست زنـدگی و همزیستی همراه با مهر و آرامش به مردم است. او می فرماید راه در جهان یکیست و آن راستی است. او می خواهد راستی را بگستراند. از دروغ و ریا و دشمنی بیزار است. میخواهد آندیشه نیک، گفتار نیک و کردار نیک در جهان گسترش یابد. میخواهد همه مردمان به زیور پاکی و درستی آراسته شوند و جهان، جهانی شود پر از دوستی و مهر و همازوری و همیاری و آسایش و آرامش و کار و كوشش.

کسانی که آموزش های زرتشت را پیروی کنند، یعنی اندیشه شان پاک، گفتارشان راست و کردارشان نیک باشد پیروان راه زرتشت نامیده می شوند. بنابراین هر کس در جهان بهر دین و مرام که به زیور پاکی و راستی آراسته باشد و اندیشه و گفتار و کردارش نیک باشد خواه ناخواه پیرو راه

زرتشت است و خواست زرتشت را برآورده می سازد.

من با آوردن چند بند از هات های گات ها سخنان اشو زرتشت خواست آن آموزگار بزرگ آن پیام آور راستی و دوستی و برادری و آن نخستین یکتاشناس را یادآور می شوم و سپس درباره این که آیا شمار پیروان راه زرتشت رو به افزایش است برآوردی بدست می دهم. افزایش است برآوردی بدست می دهم. دادم: منم زرتشت دشمن سرسخت دادم: منم زرتشت دشمن سرسخت دروغ و دروغگویان و پناه نیرومند راستان. پروردگارا بشود که از نیروی مینوی بی کرانت برخوردار گردم.

هات ۳۴ - بند ۸ گاتها

در پرتو اندیشه پاک روانم به سوی برترین ها رهنمون خواهم شد و با آگاهی از پاداشی که مزدای هستی بخش دانا برای کارهای نیک ارزانی می دارد کوشش خواهم کرد تا آنجا که مرا تاب و توان است مردم را بیاموزم که به راستی گرایند و درستی پیشه سازند.

هات ۲۸ - بند ۴ گاتها

با آگاهی از این که مزدا سرچشمه راستی است، گمراهان و زشتکاران را به پرورش منش پاک و مهرورزی به دیگران اندرز خواهم داد و سرانجام ای خداوند جان و خرد همه کژاندیشان با آگاهی از راستی به سوی تو خواهند آمد.

ای اهورا مزدا آنچه سزاوار تو و در راه راستی است بجا می آورم. باشد که همه مردمان در پرتو اندیشه نیک به رسایی برسند. به راستی آن که داناست از نیروی مینوی تو برخوردار می گردد.

هات ۳۴ - بند ۳ گاتها

#### خواست زرتشت چیست؟

ای هزدا؛ تن و جان کسانی از آن پاداش نوید داده شده برخوردار می گردد که کار را با اندیشه نیک کنند. در آبادانی و پیشرفت جهان بکوشند و در پرتو راستی آئین خرد نیک تو را پیش برند و خواست تو را برآورده سازند.

ای هزدا: همانگونه که مرد دلیر و توانا به دوست خود شادمانی بخشد، تو نیز با نیروی خود و در پرتو راستی به پیروانم شادی فزون از اندازه ارزانی دار. من همراه با همه آنهائی که سرود راستی می سرایند پشتیبان آموزش های تو خواهیم بود.

هات ۴۳ - بند ۱۴ گاتها

ای هزدا؛ کی راستی، پاکی و پارسائی و کشور پر از کشتزارهای گسترده و خانمان خوب و آباد پدیدار خواهد شد؟ چه کسانی ما را در برابر گمراهان تیره دل رامش خواهند داد؟ و چه کسانی دانش و بینش و اندیشه نیک را درخواهند یافت.

هات ۴۸ - بند ۱۱ گاتها

خشم و نفرت را از خود دور کنید. نگذارید

اندیشه هایتان به خشونت و ستم گرایش پیدا کند. به منش پاک و مهر و محبت دلبستگی نشان دهید. رادمردان پاک سرشت برای گسترش راستی و درستی پیوند استوار خواهند ساخت و هواخواهان راستی را به سوی بهترین زندگی رهنمون خواهند شد.

هات ۴۸ - بند ۷ گاتها

ای اهساسپندان - شما همه همگام بخشایش نیک را به مردم ارزانی دارید. آئین راستی و پاکی و منش نیک را به ما بیاموزید. شما را می ستائیم و از اهورا مزدا خواهان خوشبختی هستیم.

هات ۵۱ - بند ۲۰ گاتها

#### امشاسپندان یا فروزه های رستگاری بخش

بهمن ياوهومن = انديشه نيک، دانش اندوزي.

**اردیبهشت یا اشا وهیشتا** = (هنجار آفرینش = بهترین قانون) هر چیز به جای خود. شهریور یا وهوخشتر = توان اهورائی و نیروی اراده و چیره گی بر نفس برای انجام کارهای نیک.

سپند ارمذ = سپنتا آرمیتی = دلباختگی و باور راستین یا مهر و عشق پاک – مردم دوستی.

خورداد = هه اروتات = رسائی و کمال، امرداد = امرتات = بی مرگی و جاودانی - رسیدن به خدا و بهشت (زندگی سراسر تـــوانمــنــدی، دانش و آرامش «خوشبختی».)

#### چه کسانی پیروان راه زرتشت بهشمار می آیند

مرد دانا و توانائی که بنا به دستور ایزدی یا از راه مهر و انسان دوستی، خواستاران کمک را خواه از هواخواهان راستی یا دروغ به گرمی پذیرا شود. او پیرو راه اشا بوده، زندگیش سرشار از راستی و درستی می باشد. او بخردی است که با نیروی

دانش، گمراهی را از تباهی و نیستی رهانیده و او را به خودشناسی رهنمون گشته است. هات ۴۶ - بند ۸ گاتها

کسی که زرتشت اسپنتمان را خشنود ساخته او را در گسترش آموزش هایش یاری کند به درست کرداری زبانزد می گردد. اهورامزدا به چنین کسی زندگی نیک می بخشد و پیرامون او از مهر و منش پاک سرشار می گردد و همه کس او را دوست نیک راستی می شناسند.

پروردگارا بشود مانند کسانی باشیم که جهان را به سوی تازگی، رسائی و آبادانی پیش می برند.

هات ۳۰ - بند ۳ گاتها

کسی که از نیروی مینوی و منش نیک و راستی و پاکی برخوردار باشد و آرمیتی با مهر و باور به کالبد او پایداری و استواری بخشد چنین کسانی در آزمایش سخت زندگی پیروز درمی آیند.

هات ۳۰ - بندد ۹ گاتها

#### و اینك بـرآورد: آیا شـمار پـیروان راه زرتشت رو به افزایش است؟

آموزش های اشو زرتست دریافتی «الهامی» از مزدا یا دانش بزرگ و فراگیر و افزاینده است. بنابراین هرچه دانشها بیشتر شود مردم بیشتر آموزش های زرتشت را درک و به سوی آن گرائیده می شوند. هنگامی که دانش مردم بیشتر شد مردم قنگامی که دانش مردم بیشتر شد مردم چیزهایی را که شناخته نشده و با دانش و راستی همگونی ندارد و نمی توان پذیرفت. در فردای آینده مردم با شناخت راستی ها دیگر رخصت نخواهند داد هنجار آفرینش اشا «قانون» زیر پا گذاشته شود و پاره ای به مردم ستم روا دارند. یا کاری ناروا انجام دهند.

فردای آینده که دانش کیهانی بیش از

پیش آسمان ها را می شکاف د و کاوش های زمینی رازهای پنهان را آشکار می سازد، راز آفرینش روشن تر و باورها بر بودن آن دنیا و آدم و حوا و بهشت و دوزخ بر داستان دیگری قرار می گیرند و مردم آنچه با راستی همگون و با دانش برابری دارد می پذیرند.

رویهمرفته با پیشرفت و شناخت دانش می توان گفت روز به روز بر شمار پیروان راه زرتشت افزوده می شود. باید یادآور شوم مراد من از پیروان زرتشت، زرتشتیان کنونی نیستند چرا که زرتشتیان دسته ای از پیروان راه زرتشت هستند که با فرهنگ و زبان ویژهٔ خودشان زندگی می کنند. در حالیکه پیروان راه زرتشت که در این نوشتار مراد است، پیروانی هستند که با هر فرهنگ و دینی، خواسته یا ناخواسته از آموزش های زرتشت پیروی و خواست راستین او که، راستی راه اشا و قانون آزادی و حقوق بشر است برآورده و از آن پاسداری می کنند. برای همه مردم دنیا آرامش، همزیستی و زندگی خوب آرزو دارم. ●

جمهید پیشدادی: نویسنده، آموزگار، چامه سرا، ایران دوست و کوشنده ی جامعه ی زرتشتیان است. وی در سال ۱۳۰۲ خورشیدی در یزد زاده شد و از ۱۸ سالگی پا به دنیای فرهنگ گذاشت و رئیس یکی از دبستان های دهات یزد شد. سپس برای سه سال دبیر دبیرستان کیخسروی یزد شد. آنگاه برای پی گیری آموزش به تهران رفت و هنگامی که تهران به کار پرداخت و دبیر، ناظم، و معاون تهران به کار پرداخت و دبیر، ناظم، و معاون خدمت فرهنگی بازنشسته شده، ولی باز هم دست از کار برنداشته و بیش از ده سال دست از کار برنداشته و بیش از ده سال دست کارخانه اشتاد موتورز بود.

رییس فارخانه استاد موتورر بود. جمشید پیشدادی کتابهای بسیاری از شعر، تاریخ زرتشتیان، داستانهای کوتاه فرهنگی و کتابهای دین آموز زرتشتیان را به چاپ رسانده و اکنون همراه همسرش فرنگیس خانم در شمال کالیفرنیا زندگی می کند.

### کوچ اجباری زرتشتیان و بیم از حل شدن در جامعه میزبان

#### از: اردشیر جمشیدی

در این چند ده سال، هر ساله شمار بزرگی از زرتشتیان ایرانی، میهن را رها می کنند و به امید زندگی بهتر به آمریکا می آیند. ما که به آمریکا کوچ کرده ایم می دانیم که زندگی در اینجا آسان نیست و سختی های ویژه خود را دارد.

سخن من در این نیست که آیا آمدن به اینجا کار درستی بوده یا نه، و نیز در این نیست که برای نورسیدگان به اینجا چه دشواری هایی در پیش است. اینها چیزهای شخصي مي باشد و هر كس خود تصميم می گیرد که چه چیزی و چه راهی برایش بهتر است. آنچه نگرانی و دلواپسی جمعی را فراهم می آورد این است که کوچ زرتشتیان از ایران رفته رفته از شمار زرتشتیان ماندگار در ایران می کاهد و این کاستی آنها را در جامعه کم توان می کند و اگر این روند دنبال شود شاید تا چند سال دیگر اجازه داشتن نماینده در مجلس هم به زرتشتیان ندهند و کم کم به علت نبود آدم های شایسته در جامعه حق مالکیت و نگهداری املاک جامعه زرتشتی نیز از دست زرتشتیان خواهد رفت.

از جمله آنها پیر سبز، پیر هریشت، پیر پارس بانو، پیر نازکی، پیر نارستانه و آموزشگاه های زرتشتی می باشند.

هم اکنون اداره پیر نارستانه و پیر نارکی بدست افراد غیر زرتشتی است و زرتشتیان فقط چند روزی از سال به آنجا می روند و بقیه روزهای سال نیایشگاه ها پر از افراد غیر از زرتشتی می باشد و تنها هزینه نگهداری آنها بدست زرتشتیان است. این نمونه ای از اثر کم شدن جمعیت زرتشتی در کشور عزیزمان ایران می باشد.

با کوچ زرتشتیان به دیگر کشورها و گرفتاری های خارج نشینی که همگی از آن آگاهیم بسیاری بیم آن دارند که پراکندگی و دوری از یکدیگر و هم چنین دشواری های کاری که همه با آن دست و پنجه نرم می کنیم دیگر زمانی برای با هم بودن و آموزش و نگهداری از این آیین کهن و پاک نیاکانمان را نخواهیم داشت و می پندارند که با گذشت زمان جامعه زرتشتی در جامعه بزرگ آمریکا حل شود و دیگر نشانی از ما بر جا نماند.

البته این پیش بینی می تواند به حقیقتی تلخ

برسد ولی اگر روی دیگر سکه را بنگریم با کمی پشتکار و از خود گذشتگی و با استفاده از تکنولوژی موجود به آسودگی نه تنها خود و فرزندانمان می توانیم زرتشتی بمانیم بلکه می شود دیگران را نیز از دین و آیین زرتشتی دین زرتشتی رو بیاورند، بلکه شناخت و دین زرتشتی باعث می شود که فرزندان ما احساس بهتری داشته باشند تا درباره دین خود با دیگران گفتگو کنند.

این امروز وظیفهٔ تک تک ماست که به هر راه شدنی دیگران را از دین زرتشتی آگاه سازیم. چندی پیش از دخترم پرسیدم آیا دوستان و هم کلاس هایت می دانند که تو زرتشتی هستی؟ پاسخ داد؛ نه! چگونه و برای چه باید بدانند. گفتم بر تو بایسته است که در نخستین پیش آمد مناسب به آنها بگویی که زرتشتی هستی و آنها را با دین زرتشتی آگاه سازی چرا که آگاهی آنها به دین زرتشتی آگاه موجب سرفرازی و سر بلندی تو خواهد شد و پیش آمدی که برای خود من روی داده بوده را برایش بازگو کردم:

روزی یکی از مشتریانم از من پرسید اهل کجا هستی؟ به او گفتم من یک زرتشتی ایرانیم و او با شگفتی پرسید: ایرانی شنیده بودم ولی تا کنون زرتشتی ایرانی نشنیده بودم. ایرانی زرتشتی چیست؟

از این رو توانستم او را با دین زرتشتی آشنا كنم و به او گفتم كه مليت من ايراني است، ولی اگر می گفتم ایرانی هستم تو هرگز نمی پرسیدی که دینت چیست و می پنداشتی که من هم مسلمانم، و او گفته مرا درست خواند، و پرسید دین زرتشتی چگونه دینی است. بسیار کوتاه به او گفتم دین زرتشتی نخستین و کهن ترین دینی است که مردم را با خداپرستی آشنا کرد و پایه های دین زرتشتی بر اندیشه و گفتار و کردار نیک بنا شده است. این دوست تازه آشنای من از شنیدن گفته های من خوشش آمد. زمان زیادی برای گفت و گو نداشت، ولی حس کنجکاوی او بیدار شده بود و گفت چگونه است که من تا كنون دربارهٔ اين دين نشنيده ام. بايد درباره این دین چیزهایی بخوانم و از من خواست نام دینم و پیامبرم را برایش روی کاغذ بنویسم.

هنوز نمی دانستم که او با یک نام چه کاری می خواهد بکند، ولی برایش نوشتم و خدا نگهدار گفت و رفت.

فردا که او را دوباره دیدم پرونده ای به دستم داد که در آن شمار زیادی برگهای چاپ شده کامپیوتری بود. گفت اینها را نگاه کن و به من بگو که آیا همان دینی است که تو به آن باور داری؟

نگاهی انداختم و گفتم بله، اینها را از کجا پیدا کردی. گفت در کامپیوتر اسم زرتشت را جستجو کردم و سایت های زیادی در مورد زرتشت باز شد و من تا نیمه های شب به خواندن درباره ی این دین خرد گرا پرداختم و نیز به دوستانم هم با E-mail گزارش دادم تا اینها را بخوانند. او گفت من تا به امروز به هیچ دینی باور نداشتم، چرا که دین ها یکی از دیگری خرافی تر و مردم فریب تر هستند، ولی از امروز اگر از من بپرسند که دینت چیست، بدون شک می گویم پیرو دینت چیست، بدون شک می گویم پیرو گفته های زرتشت هستم.

و در پایان از من سپاسگزاری کرد که او را با این دین آشنا کردم، ولی پیش از رفتن گفت، البته اعتراضی هم به تو و دیگر زرتشتیان، به نام دارندگان و نمایندگان این دین کهن

گفتم چه خطایی از ما سر زده؟ گفت شما دین را همچون ارث پدری نگاه داشته اید و با دیگران بخش نکرده اید. چگونه است که در این زمانی که فقط در چند ساعت می توان همه جهان را از چیزی با خبر کرد جهانیان را از چنین دینی آگاه نکرده اید؟ آن هم درست در زمانی که جهان به آن نیاز دارد.

من که تا چند لحظه پیش احساس سربلندی و شادمانی می کردم در آن لحظه سرافکنده شدم و چیزی برای گفتن نداشتم و با شرمساری سرم را تکان دادم و گفتم تو درست می گویی.

هنگامی که اینرا برای دخترم گفتم او گفت: من در نخستین فرصت به آموزگار و بچه ها می گویم که من زرتشتی هستم.

چند روز بعد گفت؛ آموزگار از ما خواسته تا فردا هر کدام چیزی را که دوست داریم و ما را بیاد کسی یا چیزی می اندازد ببریم و درباره ی آن گپ بزنیم، من هم می خواهم

گردنبند فروهر بیاندازم و به همه بگویم که من زرتشتی هستم و این نشان زرتشتیان است. از من خواست که به او یادآوری کنم که هر بخش از فروهر چه معنی دارد تا برای کلاس بازگه کند.

فردا که از آموزشگاه بازگشت شاد و خرسند از کار خویش، گفت تا کنون هیچ کس درباره ی دین زرتشتی چیزی نشنیده بود و آموزگار شاد شد که من، او و بچه ها را با دین و فرهنگ نوی آشنا کردم.

البته دخترم پیش از رفتن به آموزشگاه بسیار نگران و دلواپس بود و گفت اگر از من پرسش بکنند که من پاسخ آنرا ندانم چه بگویم، گفتم دخترم بهتر است که دربارهٔ دین خود آگاهی داشته باشی، ولی اگر پرسشی کردند که پاسخ آنرا نمی دانستی هیچ نگران نباش و پاسخ نادرستی به آنها نده، بگو من پاسخ شما را نمی دانم ولی شما می توانید از روی اینترنت پاسخ خود را پیدا کنید.

دخترم با این گفتهٔ من آرامش گرفت و آسوده به

آموزشگاه رفت و آنچه را که در سر داشت انحام داد.

گرچه این یک کار کوچک است، ولی «کاچی بهتر از هیچی است» ما باید تک تک مان به این بیاندیشیم که چکار باید کرد تا در درجه اول دین و فرهنگ و جامعه خود را نگاه داریم و به آیندگان بسپاریم و در درجه دوم دیگران را از فرهنگ خود و دین زرتشتی آگاه سازیم...

نوشتهی: میترا

اینکه خدای نکرده تو زمستون سبزی آش ماش و یا سبزی کوکو نباشه نصف تابستون رو دستکش به دست و پیشبند به کمر در حال تهیه

نمی دونم چرا سبزی همیشه تو ایران پر از گل و شن و ماسه بود؟! اما شاید هم برای همین خاصیت و بو و رنگش بیشتر از سبزی های تر و تمیز و واکس زدهٔ آمریکا بود! بهرحال این مسئله خودش باعث دردسر خانم های خانه دار بود، مخصوصاً اون هایی که کمی وسواس و یا بقول اینجایی ها Obsession داشتن.

بگذریم، اما شوخی شوخی نیمه های تابستون در راه خرید سبزی و آماده کردنش و بعد هم جا دادن اونها در ظرف ها و کیسه ها و کمدها و فریزرها می گذشت... بالاخره با داشتن ذخیرهٔ فراوان از اجناس مرغوب و بهداشتی رب گوجه فرنگی و انواع سبزیجات خشک و تر و لواشک و... البته شراب خانگی فراموش نشه... کم کم می رسیدیم به اواخر تابستان. در این

هنگام در خونه هایی که تجدیدی ها بسر می بردن صدای داد و فریاد مامان ها وقت و بی وقت به گوش می رسید که: ... ای وای شهریور شد و موقع امتحان. طفلک مادران نمونه از صبح زود باید شاگردان رو در اوایل شهریور تشویق، در اواسط ماه وادار به درس خوندن و حفظ کردن و دوره کردن و آخر دست با قُر و نق و دعوا راهی باسه امتحان می کردند. همین مادرهای نمونه در تمام تابستون از یک طرف دعا می کردن که بچشون نمره خوب بگیره تا با ملامت بابای خونواده روبرو نشه و از با ملامت بابای خونواده روبرو نشه و از

البته هیچ تابستونی بدون داشتن یک سفر چند روزه سپری نمی شد که باز هم بجز مسئله رانندگی در جاده های کمی خطرناک که وظیفهٔ پدرهای عزیز بود، از برنامه ریزی و تدارک سفر و تهیه آب و نون و ساندویچ تو رطایف همون مادران که بگیم بازهم از وظایف همون مادران نمونه به حساب می آمد. بهرترتیب تابستون های گرم و طولانی با همه خوشی ها و سختی هاش یکی طولانی با همه خوشی ها و سختی هاش یکی ساز دیگری آمدند و رفتند و الان سال های ساله که دیگه تکرار نشدن، اما خوشا به سعادت کسانی که خاطرات اون روزها رو در ذهنشون زنده نگه می دارن و گاه گاهی با یاد اونها لبخندی به لب خود و دیگران می یارن! ■

یادش بخیر، تابستونهای گرم و طولانی تهرون خودمون، با وجود هوای داغ و آلوده و بیکاری بچه های کوچیک و بلاتکلیفی قشر دانش آموزان «البته اون گروهی که تجدیدی نداشتن.» مملو از ماجراهای تلخ و شیرین بود... البته هر موضوع جالبی رو باید از نقطه نظرهای مختلف نگاه کرد. امّا در این نظرهای مختلف نگاه کرد. امّا در این اجتماع!! چرا که از هر نقطه نظر و اجتماع!! چرا که از هر نقطه نظر و زاویه ای که به این موضوع توجه بشه، تابستون ها رو زیاد دوست نداشت چون کار و گرفتاریشون چند برابر می شد.

آخه بودند کسانی برنامهٔ سه ماهه تابستونشون طبقه بندی می شد به درست کردن لواشک و رب گوجه فرنگی در حیاطها و پشت بامها به کمک عمه و خاله و جاری و همسایه هایی که بسیار آینده نگر بودند، و لازم می دونسستن که رب گوجه فرنگی Organic در دسترشون باشه تا مجبور به استفاده از جنس بازاری نشن.

این فعالیت و عملیات خانگی در اوایل تابستون انجام می گرفت. وسطهای تابستون هم صرف سبزی خریدن و پاک کردن و قرمه کردن و گاهی سرخ کردن و گاهی خشک کردن دسته دسته های مرزه و تره و فکر کنم شنبلیله و چند جور سبزی های دیگه که در انواع خورشت ها و آش ها و پلوها بکار می رفت می شد.

من که هنوز درک نکردم که چرا اونوقتها اینقدر به آینده فکر می کردن و از ترس

دیرگاهی است که جامعه ی ایرانیان زرتشتی با

نویسنده: کیوان هور

یدیده ای پیچیده رو به رو شده که «مهاجرت» نام دارد و در ایران آن را گونه ای «دشواری اجتماعی» می دانند. این پدیده امروز نه تنها جوانان زرتشتی، بلکه خانواده ها و میانسالان و گاه گاه کهنسالان را نیز در برمی گیرد.

اینکه مهاجرت چرا روی می دهد، نیازمند پژوهش فراگیر است، ولی می توان با نگرش به نیازها و بایسته های اجتماعی دلیل هایی چند برای آن برشمرد که از آن میان فشار اقتصادی، ناگستردگی بازار کار و بی مهری ها و نارسایی های اجتماعی هستند. تورم فزاینده، آن هم به گونه روز به روز در ایران و فشار اقتصادی بر آمده از آن بر لایه های اجتماعی، بسیاری از خانواده ها را از زندگی روزانه و فراهم کردن هزینه های زندگی ناتوان کرده است. از سویی دیگر بسیاری از جوانان زرتشتی دانش آموخته از دانشگاه های کشور، از پافتن کار در خور آموزش خود باز مانده اند. گرچه این دشواری ویژه جوانان زرتشتی و یا دیگر گروه های کوچک دینی نیست، اما نابرابری ها و دوبینی هایی که گهگاه دربارهٔ آنان در دستگاه های دولتی و نادولتی انجام می شود آنان را از زندگی در آن کشور دلزده می کند. این دشواری ها با پی گیری های نمایندگان زرتشتیان در یکی دو دوره واپسین پارلمان ایران کم شده است اما هنوز یا برجاست.

سرانجام گرفته گیری های گوناگون اجتماعی را باید نام برد که در ایران جوانان را از داشتن پیوندهای اجتماعی باز می دارد و آنان را به پنهان کاری برمیانگیزد. این دشواری ها دست به دست هم می دهند و تنها راه چاره برای گریز از آنها را رفتن به برونمرز می نمایانند به ویژه که رفتن به برونمرز چند سالی است آسان تر از گذشته شده است. با نگاهی به دلیل های برشمرده برای مهاجرت، می توان دریافت که جامعه ی ایرانیان زرتشتی خود چندان نقشی در پدید آوردن انگیزه های مهاجرت نداشته است. گرچه نبود رهبری توانا در انجمن ها و سازمان های زرتشتی می تواند نقشی در دلزدگی بیشتر کسان به جامعه بازی کند، اما این سازه نمی تواند کار کردی بیش از ۱۰٪ داشته باشد. چه پدیده مهاجرت ویژه زرتشتیان نیست و در میان دیگر گروه های کوچک دینی نیز به فراوانی به چشم می خورد. در این میان آنچه بسیار چشمگیر است، ناکنشگری و بی برنامگی زرتشتیان درون و برون کشور برای برخورد با این پدیده است. در درون کشور، انجمن ها و سازمان ها نمی دانند چه راهی در پیش بگیرند تا از تندی این مهاجرت بکاهند، چه آنان نگران کم شدن شماره زرتشتیان ماندگار در ایرانند که برآمدش نابودی دین زرتشتی در خاستگاه خود است. از سویی دیگر نهادهای زرتشتی برون مرز نیز نه آمادگی آن را دارند و نه می دانند که چگونه باید با این سیل مهاجران رو به رو شوند.

نهادهای درون ایران، تنها راه رویارویی با مهاجرت را سیاه نمایی زندگی در برونمرز می دانند و اینکه با آنانی که آهنگ رفتن دارند، به راستی یا به گزافه، از بدی زندگی مهاجران در برونمرز بگویند و آنان را از رفتن باز داشته، دلبسته زندگی در میهن کنند. این کار سیاه نمایی را هم نه با سازمان و برنامه، بلکه تکی و گفتاری و گاه گاه با نوشتارهایی در رسانه های نوشتاری زرتشتی انجام می دهند.

در برون از ایران داستان به گونه ای دیگر است. نهادهای زرتشتی آمریکا (کشور مقصد مهاجران) تا کنون هیچ برنامه نوشته و روشنی برای رو به رو شدن با شمار روزافزون مهاجران ندارند. آنان نیازهای

### سازماندهي مهاجرت

تنها باور من است و شایسته است که چه در درون و چه بیرون از کشور، با بررسی دیگر پیشنهادها و نگرها، چاره ای شایسته اندیشیده شود. آنچه در درون ایران می توان انجام داد، بازآفرینی خردمندانه اندیشه های جامعه ی زرتشتی نسبت به یدیده مهاجرت است. روشن است که رسانه ها در بازآفرینی اندیشه ها نقشی به سزا می توانند بازی کنند. اما شایسته تر آن است که سازمان هایی در درون ایران، با گرفتن نگرها و آزموده ها و دانسته های مهاجران (بیشتر آنانی که در همین چند سال بیرون رفته اند) نشست هایی با برنامه با جوانان و خانواده های زرتشتی داشته باشند و بی آنکه بخواهند هواداری از رفتن یا نرفتن بکنند، همه ی خوبی ها وبدی های این پدیده را بررسی کرده و به مردم بازگو کنند. بازهم براین نکته پا فشاری می کنم، این کار باید بی پی ورزی و پیش داوری انجام گیرد.

کسی را که تازه به کشوری بیگانه آمده است

نمی دانند و در نتیجه نمی توانند در راه از بین

این نکته را بایسته می دانم که این پیشنهادها

بردن این نیازها بکوشند. راه چاره چیست؟ من در اینجا چند پیشنهاد می دهم، ولی گفتن

بزرگ ترین نیاز جامعه درباره پدیده مهاجرت که شوربختانه پروایی به آن نمی شود، داشتن آگاهی هایی در مورد زندگی در یک کشور بیگانه و پستی و بلندی های آن است. (کاری که به شوند آنکه هیچ سازمان زرتشتی در ایران آنرا انجام نمی دهد، خود کسان خواستار مهاجرت به گونه تکی و گفتگو با آشنایان در برونمرز به گونه ای ناهمه گیر انجام می دهند. ) باور دارم که بازآفرینی درست و دور از پیشداوری اندیشه های جامعه کار کرد بهتری از سیاه نمایی تنها خواهد داشت و جبهه گیری هواداران مهاجرت را هم در پی ندارد.

در برونمرز، نیازها گسترده تر هستند. چندی است که در بیرون از ایران نیاز به سازمانی که بتواند بر نو نشینی (اسکان مجدد) کار کند و مهاجران را راهنمایی کند، بسیار حس می شود. کسی که تازه به آمریکا می آید (کشور مقصد ۹۰٪ مهاجرت های کنونی) نخستین نیازش به کمک برای نشیمن گرفتن است. کمک برای یافتن خانه، خودرو، اسباب زندگی، کار و...

کمک هایی که یک سازمان با برنامه نونشینی یا نو بنکویی «اسکان مجدد» که زرتشیان آنرا از خود بدانند و به آسانی و بی «رودربایستی» به آنجا بروند تا پاسخگوی نیازهایشان باشد. این سازمان را می توان دست کم در شهرهایی که بنا بر آمار (که گرفتن این آمار کار دشواری نیست) دارای بیشتری شمار مهاجران زرتشتی هستند (مانند شهرهای استان کالیفرنیا) پایه ریزی کرد. چرا که با این کار هم نیازهای تازه رسیدگان را می توان پاسخگو بود و هم گردهمآیی آفرید برای زندگی اجتماعی زرتشتیان و پایدار کردن و زنده نگاه داشتن فرهنگ زرتشتی و ایرانی در کشوری با گستردگی فرهنگی بی مرز مانند آمریکا.

در پایان باز هم بر این نکته پا می فشارم که این پیشنهادها تنها باورهای نگارنده است. باورهایی که باید پس از گرفتن دیگر پیشنهادها و نگرها و بررسی همه سویه کاربردی شوند تا جامعه ی زرتشتی بتواند چه در درون و چه بیرون از ایران با آسودگی بیشتری به زندگی بپردازد. به گمان من این پدیده مهم ترین چالش پیشروی این جامعه در سال های پیشرو خواهد بود. •



### گزارش های مرکز زرتشتیان کالیفرنیا

گزارشگران: نسیم بیژنی و شهده خداوندی

■ جسن نوروز: در روز ۲۲ مارچ ۲۰۰۸ زادروز اشو زرتشت اسپنتمان و نوروز جمشیدی در مرکز زرتشتیان کالیفرنیا جشن گرفته شد. بسیاری از همکیشان و هم میهنان به مرکز آمده بودند. همه از کوچک و بزرگ، پیر و جوان نوروز را به هم شادباش می گفتند. برنامه های فراوانی از سوی کودکان، نونهالان و جوانان زرتشتی برگزار گردید. برنامه ها شامل سرود ملی (ای ایران)، نیایش، سرودی از کودکان، سه دکلمه، دو نمایشنامه، سه رقص و نوازندگی و خوانندگی یکی از همکیشان گرامی بود. از گروه آموزش و تمام کسانی که مرکز را در برگزاری جشن های با شکوه ایرانی یاری می دهند، سپاسگزاریم.

■ ولنتاین (شب عشق): شنبه ۹ فوریه ۲۰۰۸ با کوشش گروه جوانان ولنتاین در درب مهر با شرکت ۹۰ نفر از جوانان زرتشتی برگزار گردید. تالار مروارید با باد کنک های قلبی که روی هر کدام جمله یا واژه های عاشقانه ای بود، آراسته شده بودند. رومیزی های صورتی و قرمز، گل های رز، داخل گلدان و شمع هایی که آرام آرام می سوختند و آب می شدند، همه به زیبایی تالار می افزود. امسال گروه جوانان دست به نوآوری های جالبی زده بودند، یکی از آنها این بود که خوراک خود را گروه درست کرده بود، خوراک لازانیا بود که در کنار آن سالاد و ساندویچ هم سرو می شد.

از دیگر کارهای جالب گروه، در مدت برگزاری میهمانی از جوانان عکس گرفته می شد که زمان خوردن شام بصورت اسلاید شو پخش می گردید و هم اینکه هر کسی که دوست داشت می توانست عکس چاپ شده خود را با یک قاب ارمغان بگیرد. در ساعت ۱ بامداد برنامه به پایان رسید و همه با خاطرات و داشتن دقایقی خوش تالار را ترک کردند، در حالیکه بیرون باران شدیدی می بارید.

■ یک روز بیادهاندنی: یکشنبه ۲۰ آوریل برنامهٔ گردش و پیاده روی در Santa Anita Canyon با هماهنگی گروه جوانان مرکز زرتشتیان کالیفرنیا برگزار شد. Santa Anita در بالای Pasadena قرار دارد. آن بامداد به همراهی چند تن از دگر دوستان به سوی آنجا حرکت کردیم. از یک جادهٔ پر پیچ و خم بالا رفتیم که آن جاده همه را به یاد جادهٔ زیبا و سرسبز چالوس خودمان در ایران انداخت.

تمام کوه ها پوشیده از درختان و گیاهان بود، و هوا بسیار خنک و تمیز. در ساعت ۸:۳۰ با شرکت ۱۵ نفر پیاده روی خود را در آن جاده زیبا آغاز نمودیم. در ابتدا راه بصورت آسفالت بود و سراشیبی، ولی بعد از مسافتی تبدیل به جاده ای پر از گل و سنگ شد. دو طرف جاده را درختان سر سبز و پر گل پوشآنده بودند. صدای پرنده ها و آبشارهای کوچک بین راه آرامش بخش بود. از ۳ رودخانه نه چندان بزرگ و خروشان رد شدیم و بعد از تقریباً مسافتی نزدیک به یک ساعت به آبشار زیبای Santa Anita رسیدیم. حوضچه کوچک پایین آبشار بقدری زیبا و تمیز بود که تمام سنگ ها را می شد از آن بالا دید. زیباترین لحظهٔ این پیاده روی آن بود که هندوانه ای را بیاد دیران خوردیم که در آن هوا با سوز سردی که از سوی آبشار می وزید خوردن هندوانه را کمی سخت می نمود.

پس از بازگشت وسایل نهار را بر روی نیمکتهایی که آنجا بود پهن کردیم و همه آغاز به خوردن کردند. روز خوبی بود، همراه با خاطرات زیبا و تجربه هایی تازه.

■ نشست موبدان: یکشنبه ۲۰ آوریل ۲۰۰۸ سالن مروارید یکی از شلوغ ترین، پر برنامه ترین روزهای خودش را برای بزرگ داشت روانشاد منوچهر فرهنگی، تجربه کرد. برنامه نشست موبدان پایان دهنده روز پر هیاهوی سالن مروارید بود.

این برنامه با همآهنگی آقای موبد دکتر رستم وحیدی گردهم آمده بود. در این گـردهــمــآیی از موبدان، موبد ياران و آموز گاران دعوت شده بود تا در این نشست در مورد علاقه مندی جوانان و تشویق آنان به موبدی سخن گفته شود. سالن رنگ دیـگـری به خـود گرفت، صندلی ها جمع شده و جای آن را میزهای گردی گرفت که با حضور موبدان و آموزگاران بر

پشت آنها چهرهٔ زیباتری پیدا کرد. چون همیشه برنامه با سرود ملی ایران و آمریکا

و سرود خوان اشم وهو شکل رسمی خودش را آغاز کرد.

خانم دکتر نوشین جهانگیری گرداننده برنامه پس از خوش آمد گویی و خواندن گاتها با صدای بسیار زیبایشان دلیل گردهمآیی را مشخص و اعلام برنامه کردند. سخنگوی اول مهندس اردشیر باغخانیان در پی خوش آمد گویی، بسیار کوتاه موبد وحیدی را معرفی کرد و از همگی درخواست داشت تا با پشتگرمی بیشتر از فعالیت ایشان چهره جدیدی به درب مهر بخشند. د کتر اردشیر نوشیروانی سخن گوی بعدی نیز به موبدان و برگزار کنندگان این برنامه سیاس گفتند. موبد دکتر شهریار بانکی پیش از شروع هر سخنی از آقای موبد مهربان زرتشتی درخواست کرد تا سخن گوید و پس از آن موبد بانکی سخنان خود را با اشاره به اینکه موبدزاده هست، آغاز کرد. ایشان ابتدا به پیشینه خود و چگونگی موبد شدن در گذشته مطالبی بیان کرد. سیس اشاره کرد که این باور قدیمی می باید به کنار گذاشته شود و هر زن و یا مردی می تواند موبد و یا موبدیار شود.

یکی از دلایلی که به آن تکیه داشت توجه به زمان اشو زرتشت بود که موبید زاده ایی وجود نیداشت. هرکس با توجه به دانش و آگاهی و علاقه به کار موبدی می تواند پیشه موبدی را در پیش گیرد. خواه زن باشد، و یا مرد. پرفسور فرهنگ مهر پس از موبد بانکی در مورد سنت موبدی و چگونگی سواد موبدی سخن گفت. هم چنین بسیار بر موبدی خانم ها یا فشار بود. سخنرانی موبد بهرام دبو در مورد آموزش به جوانان بود که چگونه با تشویق و احترام و نظرخواهی و آزادی بیان در مورد دین می توان جوانان را علاقه مند به موبدی کرد.

در ادامه برنامه خانم مهناز دینیاری دبیر دینی آموزش مرکز زرتشتیان کالیفرنیای جنوبی گزارشی در مورد نحوه آموزش دین و آداب و رسوم و جشن ها داد. د کتر جعفری چون همیشه با سخنان



ديدار شهردار لُس آنجلس آقاى آنتونيو ويراگوسا با موبد شاه بهرام فرتوراز: اردشير باغخانيان شهزادی در سیزده بدر

سخنران يسين بخش اول آقای آرمان آریانه بعد از اشاره ایی کوتاه به گذشته خود از دید یک پیدر در مورد آموزش دین از طریق آهنگ و شعر و سرود و موسیقی در بین کودکان و نوجوانان مطالبی را بیان

زیبایش به مجلس تازه گی

بخشید. ایشان نظر داشت

که موبدان می باید

تحصیل کرده ترین و با

سوادترین افراد باشند.

كرد. او هم چنين باور 🎇 داشت که به مرور زمان در دوران جوانانی ما می توانیم

فلسفه را نيز به آنها بياموزيم.

پس از پذیرایی شام خانم مهین بانو شهزادی همسر موبد بهرام شهزادی در مورد نقش همسر موبدان و برابری زن و مرد در زبان پارسی و رفتارهای زرتشتی سخن گفت.

خانم سوسن استاد آموز گار دینی شهر «ولی» پیشنهاد یکی کردن نحوه آموزش در شهر «ولی» - «اُرنج کانتی» - و «سن دیه گو» را کرد. موبدیار آرش کسروی سابقه پرورش موبدان را بیان کرد. باور داشت که می توان از سازمان های آموزشی آمریکا آموخت و سپس با استفاده از آن روش آموزش اشتیاق و علاقه مندی امور دینی در فرزندان را افزایش داد.

آقای موبد دکتر رستم وحیدی برگزار و همآهنگ کننده این گردهمآیی با سپاس سخنان خود را با نوآوری و پیشرفت در دین زرتشت اعلام کرد. اشاره ای نیز داشت به کلمه هایی که به اشتباه در دین زرتشت ترجمه شده یا اجرا نشده و به فراموشی رفته. آخرین سخنران موبد بوچ والا با باور اینکه همه زرتشتیان یک هدف را دارند پس می باید در کنار یکدیگر به فرزندان آموزش درست خردمندی را داد سخنانی ارایه کرد.

نشست با هدف اینکه آموزش موبدی برای نوجوانان و جوانان بهتر است در دوره های آموزشی انجام گیرد و نشست موبدان هر دو سال یکبار اتفاق خواهد افتاد، به پایان رسید. جای اشاره دارد که خانم دکتر نوشین جهانگیری در بین برنامه پیام موبدانی که امكان شركت آنها در اين نشست ميسر نشده بود را خواند و هم چنین برنامه به زبان انگلیسی برای غیرفارسی زبانان ترجمه مىشد.

■ سیزده بدر در Balboa پارك لُس آنجلس: ۳۰ می ۲۰۰۸ همراه با یکی از دوستان به Balboa پارک رفتیم. پس از پرداخت ورودیه آرم فروهری با رنگ قرمز به پشت دست هایمان

زده شد. شمار زیادی از پیر و جوان آنجا بودند. برخی سرگرم رقص و پاییکوبی بودند. گروهی زنبیل بدست دنبال یک جای خوب برای نشست می گشتند، شماری هم جا پیدا کرده بودند و به تماشای غرفه ها رفته بودند.

فرتوراز: اردشير باغخانيان

دیدار شهردار لُس آنجلس آقای آنتونیو ویراگوسا با موبدان مرکز زرتشتیان کالیفرنیا و همراهان

چشمان و هنرمندان موسیقی آقایان خادمی، امین، امیر، کوهپایی، فاضل، کریمیان، موسوی، و بانوان شهلا مقدم، نازی و پرتو امین به هنرنمایی پرداختند. برنامه در ساعت ۱ بامداد با خاطراتی شیرین و شبی خوش و دلنشین به پایان خود رسید.

یافت. در بخش دوم

برنامه دوستاني چون

سهراب اندیشه، بانو

بهار سعيد، آقايان

رزاقی، فرهاد پارسا،

بانو عميد، جمشيد

جم، حسين وصال ما

را از شیرینی شعر و

سخنان خود بي بهره

نگذاشتند. از ساعت

۱۱:۳۰ شب، نــور

جای اشاره دارد با استقبال دوستان هم زبان و هم سرزمین ایرانی که صندلی های سالن مروارید را خالی نگذاشتند، و هم چنین جای انتقاد از دوستان هم کیش زرتشتی دارد که با همه هنر و شعر دوستی که از آنان بیش از هر قوم دیگری سراغ می رود، ولی تعداد انگشت شماری از دوستان را توانستم شب شعر این ماه دیدار کنم. می دانم که انجمن مرکز زرتشتیان کالیفرنیای جنوبی امید دارد که همکیشان خود آنها را دربرنامه مرکز یاری دهند و با شرکت خودشان به شب شعرهای آینده چهره ای دیگر به این گردهمآیی با شکوه بدهند.

این برنامه در آخرین آدینه هر ماه برگزار می گردد. ■

غرفه های زیادی بر پا بود و در بین آنها امسال برای نخستین بار مرکز زرتشتیان کالیفرنیا هم غرفه ای داشت که در آن چهره نما، ماهنامه زرتشتیان و دیگر کتابها در دسترس همگان بود.

در جایگاه ویژه ی مهمانان موبد بهرام شهزادی، موبد دکتر رستم وحیدی و هم چنین موبد دبو حضور داشتند. خواننده های بسیاری از جمله شراره، آیلین ویگن و سندی آنجا بودند. گرداننده برنامه ها هنرمند گرامی قاسم گلی بود. نکته جالب توجه اینکه شهردار لُس آنجلس آقای Antonio R. Villaraigosa هم در این مراسم بود و به روی جایگاه آمد. نوروز را به تمامی ایرانیان شادباش گفته و از کوشش ایرانیان برای پاسداری از فرهنگ و آیین خود به گرمی یاد کرد. بسیار دیدنی بود که شهردار لُس آنجلس گردنبند فروهر زیبایی که از سوی مرکز زرتشتیان کالیفرنیا به وی ارمغان شده بود، به گردن داشت.

برنامه با هنرنمایی سندی و گروهش در ساعت ۶ پسین پایان یافت. مرکز زرتشتیان از آقای فیروز صوفیان که همواره در برپایی جشن های ایرانی پیشگام بوده، سپاسگزاری می کند.

■ شب شعر: این ماه مرکز زرتشتیان کالیفرنیا برابر با ۳۰ می، روز جهانی شعر شده بود. این برنامه که همیشه با همکاری انجمن مدیران به زیبایی برگزار می شود، این بار بیش از پیش در بین هم سرزمینانمان دلربایی کرده بود. برنامه از ۳۰:۷ شب با سرود ملی ایران و آمریکا شکلی رسمی گرفت و با خوش آمد گویی آقای شاه جهان کسروی گرمای مجلس چند برابر افزون شد. برنامه ها بسیار آراسته، زیبا با موسیقی و شعر و سخنرانی دوستان هم زبان ، پون گوشنوازی ویولن آقای علی کریمیان و سخنرانی بانوان فرناز بهرامی، نفیسه، و آقایان گلشنی، میرزا بزرگ، هاتفی و امینی نژاد رونق گرفت و آخرین برنامه پیش از پذیرایی شام، رقص زیبای نوجوان پارسی زرتشتی دانش بندارا بود که چون همیشه بینندگان خود را در آفرین و تشویقی بی انتها فرو برد. شام با چند گونه خوراک، نوشیدنی و شراب و در پی آن با میوه و شیرینی از خوراک، نوشیدنی و شراب و در پی آن با میوه و شیرینی از مهمانان مرکز پذیرایی شد.

پس از شام نوازندگان موسیقی سنتی دوستان شعردوست را به نشستن گاه خود فرا خواندند و برنامه با شکل رسمی تری ادامه

### ایکاش

ایکاش به خود رسیده باشی پسرواز کنی، به اوج دل ها نارفته، رسی به خط دل خواه آنجا برسی که، مقصد آنجاست هر آنچه که هست و بایدت دید آیینه صفت کنی پدیدار بسر دامن امن شادمانی در این برهوت خودفریبان بر پیکر خالی از تب شوق بس رمز ز خامشی بخوانی همراه (نگاه) آسمانسیر

در خود همه چیز دیده باشی
بیمنت پر پریده باشی
از هرچه خطا بریده باشی
بی آنکه عبث دویده باشی
با دیده ی بسته دیده باشی
بی آنکه ز کس شنیده باشی
چو کردکی آرمیده باشی
راه دل و جان، گزیده باشی
با عاطفه، جان دمیده باشی
از همهمه ها رهیده باشی
بال و پر هر، خمیده باشی

مهین عمید (نگاه)

| و همیاری به مرکز زرتشتیان کالیفرنیا مبلغی را پرداخته اند:      |            |                                                                                                                                          |               |
|----------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| پوراندخت خانم سلامتی (مهرفر) برای آفرینگان خوانی در سالروز     | 71         | آقای دکتر ایرج جهانیان برای آفرینگان خوانی در سالروز درگذشت                                                                              | 1             |
| درگذشت روانشاد اسفندیار مهربان مهرفر، ۱۰۱ دلار.                | II I       | روانشادان سرور جهانیان (صرفه) اردشیر جهانیان و آقیای دکتر                                                                                |               |
| آقای دکتر هوشنگ فرشیدی برای آفرینگان خوانی بیادبود مادر        | 1          | مهربان هورمزدی، ۲۰۱ دلار.                                                                                                                |               |
| خود روانشاد فرنگیس فرشیدی (شهریاری) در سالروز درگذشت او،       |            | هما خانم کاوسی (رئیس بهرامـی) برای آفرینگان خوانی در سالروز                                                                              | ۲             |
| •• ד גענ.                                                      |            | درگذشت مادر خود روانشاد فرنگیس خدابخش فرّهی، ۲۰۰ دلار.                                                                                   |               |
| تاج خانم اردیبهشتی بـرای آفرینگان خوانی بیادبود روانشادان رستم | 1          | اختر خانم شجاع زادگان به عنوان دهش برای نیازمندی های این                                                                                 | ٣             |
| اردیبهشتی و منوچهر اردیبهشتی، ۴۰ دلار.                         |            | مرکز بنامگانه روانشاد دکتر شیرین بهروزیان، ۲۰۰۰ دلار.                                                                                    |               |
| آقای شهرام پوراسفندیاری برای اوستاخوانی بیادبود درگذشت         | 74         | <b>پریـدخت خانم و آقـای هومن کـامیـار و آقای فـرزاد کامـیار برای</b>                                                                     | ۴             |
| روانشاد دکتر مهشید اردشیری (پور اسفندیاری)، ۱۰۱ دلار.          |            | آفرینگان خوانی بیادبود روانشاد فرنگیس منفرد (غیبی)، ۴ • ۱ دلار.                                                                          |               |
| مهرناز خانم ملك پور براي اوستاخواني در سالروز درگذشت روانشاد   | 10         | ایران خانم سـروشیان بـرای آفرینـگان خوانی بـیادبود هــمسر خود                                                                            | ۵             |
| سرور صفاهانی زاده (ملك پور)، ۳۰ دلار.                          |            | روانشاد کیخسرو سروشیان، ۵۰ دلار.                                                                                                         |               |
| نبات خانم فرهمند برای اوستاخوانی در آیین گهنبار پنجه روانشادان | 146        | آقای جمسید خداوندی برای آفرینگان خوانی بیادبود مادر خود                                                                                  | 9             |
| شیرمرد فرهمند و کارن فرهمند، ۱۰۰ دلار.                         |            | روانشاد شیرین اردشیر جهانیان، ۵۰ دلار.                                                                                                   |               |
| دهشمندی به یادبود شادروانان دولت و دینیار اویژه، ۲۰۰ دلار.     | 1          | هـما خانم رئیس بـهرامی برای آفریـنگان خوانی بـیادبود برادر خود                                                                           | 🗸             |
| بانو ایران سروشیان (جهانیان) برای اوستاخوانی شادروان کیخسرو    | 1          | روانشاد دکتر اسفندیار رئیس بهرامی، ۲۰۰ دلار.                                                                                             |               |
| سروشیان، ۵۰ دلار.                                              |            | ایران خانم رشیـدی برای آفرینـگان خوانی بیـادبود مادربزرگ خود                                                                             |               |
| بانو ایران سروشیان (جهانیان) ۱۰ جلد کتاب دکترین زرتشت، ۱۰۰     | 19         | روانشاد مروارید کیخسرو نوشیروانی، ۲۰ دلار.                                                                                               |               |
| נצנ.                                                           |            | آقای دکتر خدایار دینیاری برای آفرینگان خوانی بیادبود همسر خود                                                                            | ٩             |
| بانو مهسید یزدانی به مناسبت دومین سال درگذشت روانشاد           | ٣٠ ا       | روانشاد مهربانو وهومنی (دینیاری)، ۲۰۰ دلار.                                                                                              |               |
| داریوش یزدانی، ۲۰۱ دلار.                                       |            | از سوی اشرف خانم پـیرغیبی، آقای دکـتر شاهپور پـیرغیبی و آقای                                                                             | 1 •           |
| فرزانه ارسطو و بانو گیتی کسروی برای تندرسی خانواده، ۱۰۱        | ۳۱ ا       | مهندس مهربان پیرغیبی برای آفرینگان خوانی بیادبود همشیرهٔ                                                                                 |               |
| נער.                                                           |            | خـود روانشاد مهرانـگیز پیرغـیبی در پرسه همگـانی اورمزد و اسفند                                                                           |               |
| بانو گلی فروغی برای سر سال شادروان گلستان پروین مهربان         |            | ماه، ۱۰۰ دلار.                                                                                                                           |               |
| شهریاری، ۱۰۱ دلار.                                             |            | مـرواريد خـانم عزتي بـراي آفريـنگـان خواني در سـالروز درگذشت                                                                             | 11            |
| بانو شیرین شهروینی برای اوستاخوانی شادروان پریچهر پارسی،       |            | همسر خود روانشاد روح الله كيخسرو عزتي، ۴۰ دلار.                                                                                          |               |
| ۱۰۱ دلار.                                                      |            | منیژه خانم سهرابی برای اوستاخوانی بیادبود همسر خود روانشاد                                                                               | 17            |
| خانواده بهارتانیا به نامگانه شادروان پشوتن بهرامجی بهار تانیا، | <b>*</b> * | ابوذرجمهر سهرابی، ۲۰۰ دلار.                                                                                                              |               |
| ۱۰۱ دلار.                                                      |            | مهرانگیز خانم جمزاده برای آیین پرسه اورمزد و اسفند ماه بنامگانه                                                                          | 14            |
| فرزانه منیژه و پاشا قدسی برای اوستاخوانی روانشاد پوراندخت      | ٣۵ ا       | روانشاد اسفندیار جم زاده، ۷۷ دلار.                                                                                                       |               |
| اردیبهشتی، ۵۰ دلار.                                            |            | گوهـر خانم بهداد نیا برای اوستاخـوانی بیادبود همسر خود روانشاد                                                                           | 14            |
| فرزانه شاهرخ اختری برای آفرنیگان خوانی شادروان مهندس رستم      | 1 46       | دکتر بهدادنیا، ۱۰ ۷ دلار.<br>                                                                                                            |               |
| هنرکار، ۱۰۱ دلار.                                              |            | آقای مهرداد بابکان برای اوستاخوانی بیادبود روانشاد شاهرخ                                                                                 | 10            |
| فرزانه بزرگمهر و بانو هـما وخشوری برای اوسـتاخوانی شادروانان   |            | بابکان، ۵۷۰ دلار.                                                                                                                        | $\  \cdot \ $ |
| مهربان فولاد وخشوری و خورشید بانو مرادخانی زاده، ۱۰۱ دلار.     |            | <b>شیرین خانم فلفلی برای پرسه اورمـزد و اسفند ماه بیادبود روانشاد</b>                                                                    | 15            |
| فرشته خانم یزدانی (خطیبی) برای اوستا خوانی بیادبود درگذشتگان،  | ٣٨         | جمشید رستم دهموبد نصرآبادی، ۰ ۰ ۱ دلار.<br>مرب این                                                   |               |
| ٣٣ دلار.                                                       |            | لعلی خانم جمزاده برای آفرینگان خوانی در سالروز درگذشت مادر                                                                               | 1             |
| پروین خانم آفاق و خانواده برای آفرینگان خوانی بیادبود رونشاد   | <b>"</b> 9 | خود روانشاد هما خسروی جمزاده، ۱۰۱ دلار.<br>نام در ناز دار داده داده در کرد کرد در این در             |               |
| خداداد وفادار بهرامشاهی، ۱۰۱ دلار.                             |            | فرشته خانم پارسی نژاد (کسروی) برای آفرینگان خوانی در سالروز<br>د گذشته باده خده بازداد بازد بافرهای کارباز                               | 18            |
| خانم نگار و آقای شاه بهرام مهرآئین برای اوستا خوانی تندرستی    | 4 +        | درگذشت مادر خود روانشاد بانو زرافشان کاویانی، ۵۰ دلار.                                                                                   |               |
| فرزندانشان، ۱۰۱ دلار.                                          | 45.4       | آقای شاهرخ اختری برای آفرینگان خوانی بیادبود دائی گرامی خود                                                                              | 19            |
| آقایان شهرام، بهنام و خانمها گیتا و ملوك فرامرزی برای          | 41         | روانشاد شاهپور بابکان، ۱ ۰ ۱ لار.                                                                                                        |               |
| آفرینگان خوانی در سالروز درگذشت مادر و مادربزرگ خود شادروان    |            | پریدخت خـانم کامیار و آقای فرزاد کامیـار برای آفرینگان خوانی در<br>این در گزشت مهانش در سیستان می در | ۲۰            |
| گیتی فرامرزی، ۰ ۸ دلار.                                        |            | سالروز درگذشت روانشاد رستم غیبی، ۲ • ۱ دلار.                                                                                             |               |

نام کسانی که برای آفرینگان خوانی و اوستا خوانی بیادبود درگذشتگان خود،

- نیلوفر خانم گیو برای آفرینگان خوانی در سالروز درگذشت روانشاد حمشید گیو، ۲۰۰ دلار.
- ۴۳ بانو پروانه و آقای ناصر آریانی برای اوستا خوانی درگذشتگان خانواده های آریانی و رشیدی، ۱۰۱ دلار.
- ۴۴ بانو پروانه و آقای ناصر آریانی برای چاپ و انتشار مجله چهره نما، ۵۰ دلار.
- ۴۵ فرزانه رستم قرئی کرمانی بـرای سال مادرشان شادروان سرور رستم شهـریاری و پدرشـان شادروان خـداداد بهرام قـرئی کرمانی، ۰ ۰ ۵ دلار.
- ۴۶ بانو مهردخت شهریاری تهرانی برای اوستاخوانی شادروان کوروش شهریاری، ۱۵۰ دلار.
- ۴۷ فرزانه فریدون آیمن برای اوستاخوانی شادروان نوش آفرین مهران، ۱۰۱ دلار.
- ۴۸ خانم پـروین هنرکـار برای اوسـتا خوانی سـر سال روانـشادان رستم هنرکار و دینیار بهرام اختری، ۱ ۱ دلار.
- ۴۹ شهنـواز خانم عزتی برای سـر سال روانشاد پـدرشان روح الله عزتی،
- ۵۰ خانواده مرزبان برای اوستاخوانی روانشاد خدارحم دیـنیار مرزبان، ۱۰۲ دلار.
- ۱ ۵ ا بانو فرزانه و آقای مـهران مهرفر برای اوستاخوانی سر سال شادروان اسفندیار مهربان مهر فر، ۱ ۵ دلار.
- ۱۰ بانو پوراندخت سلامتی مهرفر برای سر سال روانشاد اسفندیار مهربان مهرفر، ۱۰۱ دلار.
- ۵۳ بانو شیرین بختیان برای اوستاخوانی سر سال روانشاد دکتر کیخسرو نامی، ۱۰۱ دلار.
- ۵۴ بانو پـریمرز نوشـیروان برای اوسـتا خوانـی سر سال رواانـشاد دکتر کیخسرو نامور نامی، ۱۰۱ دلار.
- ۵۵ فرزانگان منوچهر و سیمین خانم نوروزیان برای اوستاخوانی سر سال پدرشان روانشاد جمشید بهمن نوروزیان، ۶۰ دلار.
- ۵۶ فرزانه پـروین مهر خـداوندی (بهدیـنان) برای اوستـاخوانی سر سال روانشاد داریوش بهدینان، ۲۰۰۰ دلار.
- ۵۷ بانو لعلی جم زاده برای اوستاخوانی سر سال مادرشان شادروان هما خسروی جم زاده، ۱۰۱ دلار.
- ۵۸ آقای داریوش، خانم ها پروین و بهناز مرزبان برای اوستاخوانی سر سال روانشادان پدر و مادرشان رستم مرزبان و شیرین ظهرابیان تفتی، ۱ ۵ ۵ دلار.
- ۵۹ گوهر خانم بهدادنیا برای پرسه اومزد و اسفند ماه بنام شادروان دکتر بهدادنیا، ۱۰۱ دلار.
- ۶۰ آقای شاهرخ اختری برای اوستاخوانی روانشاد شاهرخ بابکان، ۱۰۱ دلاد.
- ۶۱ خانم اشرف پیرغیبی برای پرسه اورمزد و اسفند ماه بنام روانشاد مهرانگیز پیرغیبی ، ۰ ۰ ۱ دلار.
- ۶۲ آقای شهریار ورجاوند بنامگانه روانشاد فیروزه شهریار ورجاوند،
- ۶۹ آقای دکتر کیخسرو کاووسی برای اوستاخوانی سر سال شادروان

- مادرشان، ۲۰۰ دلار.
- ۶۴ آقای سیروس و خانم مهین داوری برای اوستا خوانی برای شادروان رستم داوری و دیگر روانشادان خانواده شان، ۵۰ دلار.
- مهین خانم رشیدی (تفضلّی) برای آفرینگان خوانی مادرشان روانشاد بانو فرنگیس نوشیروانی (رشیدی)، ۰ ۵ دلار.
- آقای بهنام فرامرزی و فرزندانشان برای اوستاخوانی سر سال روانشادان گیتی، عشرت و مهربان فرامرزی، ۱۱۱ دلار.
- ۶۷ خانم پـروین فرهنگی بـرای اوستاخوانـی همسرشـان روانشاد اردشیر فرهنگی، ۲۰۵ دلار.
- دهـشمـند برای اوسـتا خـوانی سر سـال روانشـادان فریـدون خسرو بنداریان و پریزاد کیخسرو جهانیان ، ۱۰۰ دلار.
- آقای جمشید رشیدی و فرزندان ایران، مهین و پروین رشیدی برای اوستاخوانی سر سال همسر و مادرشان روانشاد فرنگیس نوشیروانی، سروده
- فریبا خانم پیرغیبی، برای اوستا خوانی سر سال پدرشان شادروان شیرزاد کریمداد پیر غیبی، ۵۰ دلار.
- خانم شیرین بهزیز تهرانی برای اوستاخوانی سر سال پدرشان شادروان گشتاست بهزیز، ۱۰۱ دلار.
- آقای فریبرز مژگانی برای اوستاخوانی سر سال پدرشان شادروان فریدون ماونداد، مژگانی ، ۱۰۰ دلار.



٧.

77

### پرسه

نام درگذشتگانی که آیین پرسه آنها در تالار مروارید مرکز زرتشتیان کالیفرنیا برگزار گردیده است:

- پرسه روانـشاد دکتر بهدادنیـا، خانم گوهر بهدادنیا، ۲۱۰ دلار پرداخت نموده اند.
- ۲ پرسه روانشاد ابوذر جمهر سهرابی، خانم منیژه سهرابی، ۲۰۰
   دلار پرداخت نموده اند.
- پرسه روانشاد دکتر مهشید اردشیری (پور اسفندیاری) آقای شهرام پوراسفندیاری، ۱ • ۱ دلار پرداخت نموده اند.
- پرسه روانـشاد شاهـرخ بابـکان، خـانواده بـابکان، ۲۵۰ دلار پرداخت نموده اند.
- پرسه روانشاد کورش جمسید شهریاری، خانواده شهریاری، ۱۰ دلار پرداخت نموده اند.
- ۶ پرسه روانشاد پریدخت رستم فرودیان، خانواده فرودیان، ۲۵۰ دلار پرداخت نموده اند.
- یادبود شادروان منوچهر فرهنگی، بانو پروین فرهنگی، ۰۰۵
   دلار پرداخت نموده اند.

#### دهشها

- فرزانه پرویز و ماندانا مزدیسنی، ۱ ۵ دلار.
- فرخنده خانم خورسندیان (حقیقی) ۵ جلید کتاب آشپیزی را بنامگانه همسر خود روانشاد رستیم فریدون حقیقی به کتابخانه مرکز پیشکش و ۲۰۰ دلار دهش کرده اند.
  - ۲ ابانو سیمین آبادی، ۵۰ دلار.
  - ۲ فرزانه ویشتاسب آتوریات، ۵۰ دلار.
    - ۵ فرزانه رضا ارشدی، ۱۰۰ دلار.
      - ا دهمشند، ۱۰۰ دلار.
- ۳۰۰ Sillo B. Pithawalla و Barjor S. Pithawalla افسرزانه دلار.
  - ٨ فرزانه بهرام بانكي، ١٠١ دلار.
  - ٩ فرزانه رضا و سيمين خانم واقفى، ١٥٠ دلار.
- ۱۰ فرزانه پـرویز و لاله خانم اشیدری برای کمك به عضویت چند نفر اعضای مرکز، ۳۳۵ دلار.
  - 1 ۱ فرزانه رستم دینیاری ۵۰ دلار.
  - ۱۲ فرزانه ۱۵۰ Joe Shekoa دلار
  - ۱۳ فرزانه هوشنگ جمشیدیور، ۱۵۰ دلار.
  - 1 فرزانه مهربان و مهبانو مهر، ۱۰۰ دلار.
- ۱۵ خانم افسانه نمیرانیان کمك به حساب دکتر مهسید اردشیری، ۱۰۰ دلار.
  - ۱۶ فرزانه فرهاد سپهري، ۲۰۵ دلار.
  - ۱۷ فرزانه رستم و آزیتا نصرت، ۷۵۰ دلار.
- ۱۸ فرزانه بهرام و گیلدا خانم کسروی تعمیر اتومبیل مرکز، ۱۱۳۴ دلار.
  - ١٩ | خانم سيما شيدفر (ورجاوند)، ٢٧٠ دلار.
  - ۲ اخانم نگار و آقای شابهرام مهرآیین، ۷۷ دلار.
- ۲۱ آقـای آرمان و خـانم مژگان آریـانه برای حـراج لباس در جـشن سده، ا
  - ۲۲ دکتر پریبرز و خانم ماهرخ نامداری ۲۰۰ دلار.
    - ۲۴ اخانم ویدا حکیمی، ۲۰۰ دلار.
- ۲۱ آقای دکتر تـیرانداز و مهوش خانم گـشتاسبی به فـرخندگی گواه گیری فرزنـدشان دکتر رامـین گشتاسـبی با خانم کتـایون موبدشاهی، ۲۰۱ دلار.
- ۲۵ آقای هوشنگ موبد شاهی به فرخندگی گواه گیری دخترشان خانم کتایون موبد شاهی، ۱۰۱ دلار.
  - ۲۶ | آرمیتا و آقای داریوش پرخیده، ۲۵۰۰ دلار.
  - ۲۷ | آقای برزو و خانم مهیندخت کوشش، ۲۰۱ دلار.
    - ۲۸ آقای شاهجهان کسروی، ۲۸۰ دلار.
      - ۲۰ خانم دکتر کیم، ۲۰۰ دلار.
      - ۳۰ آقای شهریار بلندیان، ۱۰۱ دلار.
      - ۳۱ خانم پردیس بلندیان، ۱۰۱ دلار.
      - ۳۲ آقای مهرداد کیانیان، ۱۸ دلار.
- ۳۳ آقای مهربان و خانم فرنگیس خسرویانی، ۲۰۰۰ دلار برای تعمیرات ساختمان مرکز.
  - ۳۰ آقای مهدی دهقان، ۲۰۵ دلار.
  - ۳۵ دهشمند، ۲۰۰ دلار به یادبود روانشاد منوچهر فرهنگی.
    - ۳۶ | آقای عباس واثقی، ۱۵۰ دلار. چهره نمای مرکز زرتشتیان کالیفرنیا

- گیتا خانم و آقای آرش کسروی، ۱۰۱ دلار به فرخندگی تولد فرزندشان.
- لعل خانم و دکتر فرزین مهرداد، ۱۰۱ دلار بفرخندگی تولد فرزندشان متنی مهرداد.
  - ۲ | آقای مهران و خانم فرزانه مهرفر، ۲۳۰ دلار، ناهار روز یکشنیه.
- دکتـر کیخسرو و هما خانم کاووسی، ۲۰۰۵ دلار به مناسبت گواه گیری پسرشان دکتر شهریار کاووسی با خانم ماندانا فرجودی.
  - آقای فریدون و دلشاد خانم آبتین، ۱۰۱ دلار.

44

47

44

44

49

- خانم میترا آذرگشسب و آقای شهرام طباطبایی یك مبل و یك عدد پیانو و یك قالی ایرانی دهش كردند.
- آقای کامبیز و Mary استواری بیادبود روانشاد فریدون اقبال، . . . . ۱ دلار.
- آقای الله یار و خانم گیتی دبستانی به حساب دکتر مهشید اردشیری برای یاری به بیمارهای زرتشتی، ۰ ۰ ۰ ۵ دلار.
- آقای شاهرخ و خانم ماری روانی بنامگانه روانشاد دکتر مهشید اردشیری ، ۱۰۱ دلار
- خانم مهناز و آقای مهرداد نمیرانیان یك فرش بسیار زیبا برای نیایشگاه دهش كردند.

#### همیاری با چهره نما

- تراست روانشاد مروارید خانم گیو، ۰ ۰ ۸ دلار.
  - فرزانه بهمن و ناهید خانم موبد، ۳۳۰ دلار
- ۳ 📗 فرزانه بهمن کوثر خیزی و رؤیا بید انجیری، ۲۰۰ دلار
  - دکتر محمود بقایی، ۱ ۵ دلار.

#### دهش برای کمک به برگزاری برنامه FEZANA

- دکتر سهراب و سیما خانم سلامتی پور، ۲۰۰۰ دلار.
  - سازمان FEZANA • • دلار.
  - آقای دکتر Jerry خردی، ۵۰۱ دلار.
- آقای رشید و خانم افسانه مهین، ۱۴۰ دلار خریسد شیرینی جشن FEZANA
- خانم سیما شیدفر و آقای کیکاوس ورجـاوند، ۱۴۰ دلار برای خرید شیرینی جشن FEZANA

مرکز زرتشتیان کالیفرنیا از همه دهشمندان سپاسگزاری می نماید.

### Trust of Morvarid Guiv

4001 S. Decatur Ave., Suite 37-337

Las Vegas, NV 89103

Tel: (702) 889-9795

### **CHEHRENAMA**

#### Publication of California Zoroastrian Center

Summer 2008

www.czcjournal.org

Issue No. 149



این چېره ما از دېس براست روانباد مروارید کیو به چاپ می رسد

California Zoroastrian Center 8952 Hazard Ave, Westminister, CA, 92683 Non-Profit Org. U.S. Postage

**PAID** 

Permit No. 12300 Huntington Beach, CA 92647

To:



Where the mind is without fear and the head is held high
Where knowledge is free

Where the world has not been broken up into fragments by narrow domestic walls

Where words come out from the depth of truth

Where tireless striving stretches its arms towards perfection

Where the clear stream of reason has not lost its way into the dreary desert sand of dead habit

Where the mind is led forward by thee into ever-widening thought, and action Into that heaven of freedom, my Father, let my country awake.

Rabindranath Tagore, Literature Nobel Prize Winner

The most important of all outstanding facts of Iranian history is the religious reform brought about by Zarathushtra.

Rabindranath Tagore

# From Mankind to Mazda a Voyage in Life

Perception of God for every human being is based on one's imagination, since the word God is coined by mankind. **Human imagination often portrays** the figure of God as an old esoteric being, of serenely bearded personality somewhere in the clouds up in the sky.

Theologians have ascribed a variety of attributes to this supreme divinity, such as omniscience, **omnipotence**, **omnipresence**. Most Faiths conceive God as **immanent within mankind**, which portrays an **intimate personal relationship** with humans. In contrast it is the same immanence of the Divine in the universe at large, that makes the relationship specifically, "a-personal" and transcendent.

Asho Zarathushtra was the first among the Divine teachers to put forth the notion of a Monotheistic concept to mankind. In his profound comprehension of the Divine, this Aryan prophet radically altered the human conception of God. He proposed veneration of Wisdom for his Godhead identifying it as Mazda. To Zarathushtra the supreme Divine being - Mazda - is the wisdom incarnate, a personification of Wisdom. For him religion is a quest, a quest for ones true self, and that is the quest for the innate Divine .

The prophet intuitively concludes that anger, tyranny, hatred, and ego are all negative attributes not worthy of a Divine being. To him **Wisdom incarnate**, which is absolute in its Truth, Purity, unconditional Love and Compassion, is the expression of the Divine. He expresses that in his hymns Ys 50.11

"I shall sing your praises, Wise One, and I shall do it, as long as I shall have the strength and will through righteousness,..... "Ys 50.11.

To adequately explain the role of his God - Ahura Mazda, to fully comprehend what Wisdom incarnate implies, Zarathushtra elaborates some six primal values that reveal to the adherents a way of life.

Collectively we recognize these values as *Amesha Spentas* - Bounteous Immortals . The term *Amesha Spentas* does not appear in the Gathas, but appears



Ervad Dr. Jehan Bagli

for the first time in older Avesta in Yasna Haptanhaiti (Ys 35-42, Haptan Yasht). In fact, Ys 35 of this

prayer, starts with collective reverence to *Amesha Spentas*, and ends in Ys 42 with the same reverence to them.

This pantheon of values have often been individually anthropomorphized as Archangels, in later zarathushtrian literature. However a closer look at the younger Avestan texts reveals, that these values or attributes as we refer to them, are in actuality **not separate entities at all**, but they are a part and parcel of and synonymous with Ahura Mazda.

These six values together with Mazda Ahura constitute a heptad of seven that is one for all and all for one. This notion is supported in several younger Avestan texts. In Hormazd Yasht verse 3, when Zarathushtra queries his God, "what Holy spell can purify the soul in the corporeal world?"

Hormazd responds:,

...ahmakem nama Spitama zarathushtra yat Ameshanam Spentanam

....the names of US the Bountiful immortals (Yt 1.3)

Once again in Ardibehest Yasht (Yt 3.1) we see the Creator affirming the notion of His synonymy with Amesha Spenta when He states:

...yat Asha vahishta frada-ithisha....ahmakem yasnaicha vahmaicha yat ameshnam spantanam

.....for the worship and invocation of US Amesha Spentas may thou appoint Ardibehesht ...of the shining light... (Yt 3.1)

In a passage that appears both in Fraverdin yasht (Yt 13.83) and Zamyad yasht (Yt 19.16) further reaffirms the concept of **oneness of Mazda with** *Amesha* 

Yoi hapta hamo-manangho Yoi hapta hamo-vachangaho, Yoi hapta hamo-shyothnaongho yae-shenm asti hamem mano, hamem vacho hamem shyaothnem hamo patacha frasastacha yo dadvao ahuro mazdao. (YT 13.83, Yt 19.16)

Seven are of one thought, seven are of one word, seven are of one deed whose thought is the same, word is the same, deed is the same instructed by one father who is the creator Ahura Mazda.

Indeed it is an interesting paradox, that on one hand the verse mentions seven which includes Mazda, while at the same time retains the distinct nature of Mazda as the father figure.

It is relevant to tie this notion with the golden thread of the Gathic strands. In Ys 28.2 Zarathushtra himself alludes to the oneness of these aspects of Mazda when in his devotion, he invokes upon them collectively as 'all of you Wise Lord' where he states:

"I...shall serve all of you, Wise Lord, with good thinking ..." Y28.2.

This is reiterated in Ys 50.4

"...I shall always worship all of you, Wise Lord, with truth and the very best mind and with their dominion ..." Ys 50.4.

No where is this concept of oneness, more strikingly expressed than in Ys 30.9 and also in Ys 31.4 where we note the term *Mazdaoscha Ahuraongho*. These words are unanimously interpreted by philologists, as **Wise One and other Ahuras**, thereby raising the status of all these values to the highest level of Divinity. In fact Taraporewala makes a special mention in a footnote saying, "the name Mazda Ahura when used in plural implies all the seven *Amesha Spenta* including the supreme".

These aspects collectively, also represents the beneficent way of being or thinking that is doctrinally identified as *spenta mainyu*. Etymologist have interpreted *spenta mainyu* as progressive or advancing **thought process** or a benevolent way of thinking. However several respected scholars (Taraporewala, Duchesne-Guillemin, Moultan, Bode/Nanavutty) have interpreted the term as Holy mentality or Holy Spirit. *spenta mainyu* is best described as the **incrementally beneficent thinking towards progress of creation**In the younger Avesatan literature, it is sometimes misconstrued as synonymous with Ahura Mazda. Per-

haps Dastur Dhalla puts it in its most appropriate perspective when he says,

"Spenta Mainyu symbolizes the ideal or perfect existence as conceived in thought by Ahura Mazda".

Implying that Mazda is a thinking being with a mind. We can consequently infer, that the universe is a product or a creation of a universal mind, that follows this progressive benevolent mentality or spirit. Gatha teaches us that mankind can be holy and progressive by being in the state of spenta mainyu through truth. This notion is expressed at the very beginning of the Gatha Ys 28.1 where zarathushtra asks for assistance from this Holy spirit, and is reiterated as slight variant in Ys 44.2 where it states,

". . . For such a righteous person, is progressive..... a world-healer and Thy ally in spirit, Wise One." Y44.2.

We thus find support for the notion that *Amesha Spenta* are synonymous with the whole being of Mazda, in the older as well as the younger Avesta. The Prophet worships them all singularly and collectively as Wise Lords and mankind should do no less.

What are the returns in life that one experiences through such a worship of Wisdom Incarnate through truth? It is through devotion and dedicated practice of these aspects of Mazda, that mankind evolves spiritually within the order of Nature, and progressively tends to be God-like, that is the ultimate goal of this journey. The aim and the purpose is to be the benefactor of the less fortunate mankind , and the other creation.

That is what last line of Ahuna Vairya prayer reminds us

khshthremcha ahurai a yim dregubyo dadat vasta rehem.

Ahura empowers him, who Rehabilitate the less fortunate

That is what the opening line of Ys 43.1 tells us

ushta ahmai yahmai ushta kahmaichit

Radient Happiness to him who radiates happiness to others

The overall message is loud and clear. True happiness of receiving is vested in giving, it is in giving, that brings, the fulfillment of being a benefactor a Saoshyant.

This is precisely what is reflected in the hymns of our prophet who repeatedly states that the **reward of Truth and Righteous life** through the use of the **Good Mind** are in fact **Truth and Good thinking** from the mankind at large.

We see this reflected in Ys 28.10

"....those whom Thou dost know, Wise Lord to be just and deserving in conformity with truth and good mind,.....Thou fulfill their longing with these attainments...." (Ys 28:10)

This also resonates in Ys 51.21

"...The rule of truth and good thinking is advancing. The Wise Lord created this, (and) I shall entreat Him for this good reward. " (Ys 51.21).

In summery it is the Amesha Spentas that make up the complete life-force Mazda, they are the objects of worship and they are also the rewards in themselves.

#### Vohu Manah and Asha Vahishta

Of these six aspects that constitute the 'Wisdom Incarnate', the most fundamental is that of Good Mind that Zarathushtra identifies as Vohu Manah. Good thinking is indeed the most proper way to realize Wisdom. It aids one in the quest for the Global truth of Asha.

**Vohu Manah** and **Asha vahishta** are the two aspects of Mazda **that are functional**. They are mission oriented and mankind must diligently pursue them through the odyssey of life.

Asho Zarathushtra in his ethical perception reveals, that the thought process of humanity must be Good and Righteous, to be synchronous, with that of Ahura Mazda for therein lies the genesis of wisdom. If Mazda is the absolute and perfect Good Mind, then human mind is indeed an emanation of that universal mind - a spark of that infinite glow and hence a manifestation of the Divine. A human being is thus a cluster of creative thoughts and a consciousness of God.

It is through these two functional aspects (*Vohu manah and Asha Vahishta*) that mankind is able to identify proper and informed choice. When we speak of freedom of choice bestowed upon mankind as described in Ys 31.11. Little do we realize that in relating this message of freedom, the prophet unambiguously puts across, the onus of accountability, on all those who commit, to adhere to his profound proclamation. The prophet also guides humanity to listen, to think, to reflect before making an informed choice. This he elaborates, in Ys 30.2,3.

Only through Good Mind that mankind can begin to recognize that immensely complex concept of Asha. This complex concept is often glossed over by interpreting it as truth or righteousness.

It was the sacred mission of Asho Zarathusht to disseminate the concept of Asha. He assumed the responsibility to define the absolute Truth and Moral Justice. Not the truth that can be manipulated through facts and reason, but the truth that flashed unto him from his spiritual consciousness,.

The Truth that was **revealed to him** by the Divine **source of wisdom**, and carried with it, the burden to proclaim it to the people of the world.

Asha is more like a law rather than a concept. The law of truth, righteousness and justice, a universal law of what is proper and correct for all situations in a global sense:

- It constitutes the immutable order that governs the cosmos
- It encompasses the truth in philosophical sense
- It is the truth in the moral dimension of being righteous in daily life.
- It is the truth in the social measure of justice
- It is the law that advances and refreshes the world if followed judiciously by mankind. It is often interpreted as the will of Mazda by which mankind should live their life.

The order of Nature created and governed by Mazda functions in absolute peace and harmony unparalleled in the corporeal existence. It is also completely devoid of anger, fear, hatred, vengeance, ego, sorrow or greed. Humanity is a part and parcel of this whole universal order.

The prophet conceived that if the function of Truth in the cosmic plane can impart order, regularity and harmony to the elements of nature, there must be complements in the corporeal world that can equally well benefit from the peaceful and harmonious effect of Truth. There is no reason why mankind cannot achieve the same order of peace and harmony using their *Vohu Manah*, to choose the good and the right in quest for the path of *Asha*.

#### **Consequential Aspects**

By following these aspects with diligence, they can arrive at the state of being of the three consequential values identified by the Prophet, as the good rule (*Khshthra vairya*), the completeness or perfection - *Haurvatat* and the non-death-ness of *Ameretat*.

Doctrinally, the creation in Zarathushtrian Faith is a

composite of two compliments built within its oneness. First is believed to be the *Menog* (Av. *Mainyva*) or spiritual world. The existence that is absolute, undefilable and perfect in all respects of righteousness, purity, and unconditional love. That is the Divine dominion.

In contrast we have the world of actuality, that is flawed, contaminated and tainted through imperfect thinking and undesirable choices. It is the **duty and responsibility** of mankind to bring the flawed existence to the pristine **state of Divine dominion** through informed choices.

Khshthra Vairya is therefore a way of being, that can bring the perfection of the Spiritual existence in close proximity to the corporeal one. Divine dominion within the reach of the physical. As individuals begin to attain the Divine their physical personality begins to harmonise with the innate spirit and in doing so they approach the state of Completeness or Wholeness. This oneness of the physical and the spiritual in a person, is the state of being that Zarathushtra defines as the aspect, *Haurvatat*.

It is only through concordance of the physical and spiritual, within one's self, the wholeness within a person, that one begins to experience the same with each other among mankind and among creation at large. Only through attaining *Haurvatat* or completeness in the microcosm of oneself, that mankind can experience the harmony and peace, at large in the macrocosmic creation. This then, is the stepping stone to achieve the ultimate state of sublimity of *Ameretat*—the non-death-ness or immortality the spiritual evolution to the highest state of divine—to be God-like—with absolute bliss of eternal peace.

#### Spenta Aramaiti

In order for an individual to attain that highest state of spiritual evolution, the essential criteria is, the purity, clarity, and calmness of the Good Mind. The state of being that helps ensures success in this odyssey is the aspect of *Spenta Aramaiti*. The term *Aramaiti* has been interpreted as piety, serenity or tranquility, devotion and right-mindedness. Dinkert calls it 'the Will' or 'Complete Mindfulness' (Dinkert, Bk IX, Ch. 12.25, 31.17, 43.2, 60.4). But nowhere do we see the context of this aspect, with reference to a way of life.

In the face of the chaotic stress of the corporeal world, it is an arduous task for one, to keep the mind in its pristine GOOD state all the time. Aramaiti – piety, devotion - is the sanctuary to refresh and renovate the Mind, to free it from being corrupted by

the chaos, and return it to its primal **Good** state. Only through constant renovation through devotion and will from within, that mankind can retain the mind, *Vohu* and be "among those who shall heal and refresh Life in this world" (Ys 30.9).

This notion is entirely in consonance with what we note in the Gathas. For example a person of *Aramaiti* is one of Good mind (Ys 49.5). One is of good mind and righteous who has chosen *Aramaiti* (Ys 32.2). Similarly piety helps find a way through uncertainties (Ys 31.12) and Ys 45.4, 44.6, 34.11, and 51.21 all suggest association of Aramaiti with Good mind and consequent Good actions.

Aramaiti is a state of being that permits to harmonize

the human mentality with the holy mentality -Spenta Mainyu - the human will with the will of God- Asha

A short period spent to attain the state of *Aramaiti* through devotion in communion, can reap immense returns. It can elevate *Vohu Manah* to *Vahishta Manangha* -Best thinking - which must enlighten one's Path to *Asha Vahishta* -Best Truth - and lead to the generation of rule of Truth and Good thinking in the world of actuality.

Mankind must honor the sacredness of the universe, be its steward, and protect the environment **SAVE IT**, **RENEW IT**, **AND SHARE IT**. When they learn to do all that in this voyage of life their Physical self will be in unison with their innate Divine.

This oneness with the Divine within, will brighten the perception to visualize God in everyone and help everyone visualize God in themselves.

To be one with mankind is to be one with God – a way to make this world a better and peaceful existence.

Ervad Dr. Jehan Bagli obtained a Doctorate in Medicinal Chemistry from the University of London, and was the director of research at the Wyeth-Ayerst Research Laboratories in Princeton, NJ until his retirement. He became an ordained Zoroastrian priest at age 14, and established the first Zoroastrian publication in North America "Gavashni" in 1974. This publication has since become the FEZANA journal. Dr. Bagli is an accomplished Zoroastrian scholar and researcher.

### Dina McIntyre Answers Chehrenama readers' questions

CN's interview with Dina has generated several questions from readers. We will print a few of these questions, and Dina's answers, in each issue of CN, as space permits.

Question: What is soul (Urvan or raven in Persian) and who/what has it? What is mainyu? What is mind? And are these terms different from soul?

Answer: What is "soul"? An excellent question, I have some ideas as to what Zarathushtra's answer may have been, but on the present state of my knowledge, I am not sure I can answer the question with certainty. Unlike the later texts, which identify many different component parts of a human being, Zarathushtra refers only to "soul (urvan-)", "mind (manah-)", mainyu-, and "body and breath" ("...kehrpem ... anmaa..." Y30.7; "...astvantem ... ushtanai..." Y34.14 -- the different word endings reflect different grammatical cases).

We know what "body and breath" is -the material shells we inhabit;
"mainyu" has been translated as "spirit"
(by Insler and many others), as "mentality" (by Jarafey and others), and as
"intention" by Thieme. So we see that
the linguists are not in agreement.

And the Vedic parallels that some of them cite, make little sense. So we turn to a contextual analysis. Based on the way in which Zarathushtra uses this word mainvu. I think it means the totality of being -- the good and bad capabilities which exist side by side in the being, the way twins exist in one womb. In Y30.3, Zarathushtra describes mainyu in terms of thought, word and action ("...In thought and in word, in action they are two..." Y30.3) -- indicating a totality of being. In Y45.2 he describes mainyu in terms of things that pertain to mental processes (thoughts), as well as words, actions, and also souls -- again, indicating a totality of being ("....Neither our thoughts nor teachings

nor [xratavo -- "intentions" per Insler, "reason, intellect" per others], neither our preferences nor words, neither our actions nor conceptions, nor our souls are in accord." Y45.2). So I take "mainyu" to mean the totality of being.

But what is "soul"? And what is "mind"? What different aspects of the same being do "mind" and "soul" describe? I cannot say for certain what Zarathushtra's thinking is on these points.

(And my answer is somewhat simplistic, for which I apologize). I am inclined to think that "mind" is the part that comprehends (or fails to), that generates thoughts of whatever quality, whereas "soul" is the essence of the being, the quality of which is influenced - for better or for worse -- by our choices in thought, word and action.

As to who has soul? Mazda does ("...Him, the Lord who is famed to be Wise in His soul....." Y45.10). So does man ("...the spenta man whose soul is in alliance with truth,..." Y34.2). So does mainyu (being) ("...neither our thoughts ..... nor our souls [urvano] are in accord." Y45.2).

So does the metaphoric cow ("... the soul of the cow lamented..." Y29.1. The "soul of the cow" is also mentioned in Y28.1, Y29.9, and Y31.2). If vou prefer to translate "gao-" "world", then the whole world has a soul. Is this one universal soul, fragmented into separate material shells? Or many separate souls? I am inclined to think that to Zarathushtra, it is one universal soul, which is temporarily fragmented to enable the experiences necessary for the perfecting process, and that it becomes complete again when everyone has made it. The material symbol or metaphor for haurvatat is water. When separate drops of water join together, they become one body of water. The separateness no longer exists.



Dina McIntyre

**Question**: How about after life? Is an afterlife, or life after death, mentioned in the Gathas? Is Heaven and Hell mentioned in the Gathas? If so, is it a physical place?

**Answer**: Zarathushtra does not specifically say that there is, or is not, life after death. But in many ways, he implies that there is. One of these ways is his thought that life is a progression, an evolution, towards completeness, perfection (haurvatat). Since none of us has reached this exalted state by the time we die, if his teaching is true, there would have to be some existence after this one, for the perfecting process to continue. In the Gathas, there are no specific terms such as "heaven" and "hell". What we call "heaven" and "hell" Zarathushtra describes in terms of "houses". But these are not physical houses. Let us look at the evidence.

He sometimes does use House: "house" literally in other contexts ("...the rule of the house, or of the district..." Y31.13<sup>1</sup>; and also Y31.18). But mostly he uses "house", and related words like "abode" "dwelling place" and "dwells", metaphorically, to indicate a state of being. Here are just two examples (there are more): "... there shall be yoked from the good dwelling place of good thinking the swiftest steeds which shall race ahead unto the good fame of the Wise One Now good and of truth." Y30.10. thinking (vohu mana) cannot live in a physical house. It can only exist in a state of being. So "the good dwelling place of good thinking" is a metaphor for a good state of being in which good thinking exists. The reference to "swiftest steeds" is a racing metaphor, referring to those who, through good thinking, race ahead for Mazda and truth. This verse also shows that the dwelling place of good thinking (or the House of Good Thinking) is not restricted to the after life, but also exists in this life. In another example. Zarathushtra speaks of "...the paths, straight in accord with truth, wherein the Wise Lord dwells." Y33.5. Clearly the Wise Lord could "dwell" in the paths of truth, only in a metaphoric sense, indicating His state of being.

Hell: Unlike some later texts in which hell is a physical place of torture and punishment for "bad" people, there is no such notion of "hell" in the Gathas (unless we read the Gathas with the spectacles of pre-conceived thought). A moment's reflection makes it clear that the best of us has done something wrong, and the worst of us has done something good. So the notion of "God" punishing with the tortures of hell, a fallible life form who has done wrong, is neither just nor beneficent, let alone Wisdom personified, as Mazda is said to be. Zarathushtra describes the existence that results from wrongful conduct as the "House of Worst Thinking" (Y32.13), and the "House of Deceit [drujo demane]" (Y49.11). Worst thinking is the opposite of good (or best) thinking. Deceit (druj), in the Gathas is often found in opposition to truth (asha). It means that which does not "fit", that which is untrue, inaccurate, mistaken, wrong.

The worst thinking and deceit cannot "live" in a physical "house". They can only exist in a person's state of being. So the "House of Deceit" and the "House of Worst Thinking" are two ways of describing a state of being which is the opposite of good thinking (vohu mana), the comprehension of truth (asha). This conclusion is corroborated in Y30.4 where Zarathushtra describes the result of wrong choices, as an existence (or state of being), without using the metaphor of "house": "...the worst existence shall be for the deceitful..." Y30.4. Similarly, he says: "... (But) a long lifetime of darkness, foul

food, the word woe -- to such an existence shall your conception, along with its (corresponding) actions, lead you, ye deceitful ones." Y31.20.

Here, "darkness" refers to a state of being in which a person does not see things clearly, is not enlightened, is ignorant, deluded. And just as "foul food" makes the body sick, a person?s wrong choices are poor nourishment (foul food) for the soul, and result in an existence that is unhappy ("woe"), and lacks understanding (darkness). So the "hell" of the Gathas -- the "House of Worst Thinking" and the "House of Deceit" -- is a state of being that is unenlightened, unhappy -- the opposite of best thinking, which is the comprehension of truth (asha).

This is corroborated by an Avestan fragment composed centuries after the Gathas, where Hell is said to be reached in four steps "The first step... laid him in the Evil-Thought Hell; The second step ... laid him in the Evil-Word Hell; The third step ... laid him in the Evil-Deed Hell; The fourth step ... laid him in ... Endless Darkness. (Darmesteter tr. Yasht 22, verse 33, Sacred Books of the East, Vol. 23, page 320). This hell of bad thoughts, words and actions, can only be a state of being. It is interesting that in the Bundahishn (a Pahlavi text), hell is described as a place where if a thousand men were closely packed within a single "span", yet "..they think in this way, that they are alone; and the loneliness is worse than its punishment..." (E.W. West tr. Sacred Books of the East, Vol. 5, pg 114), indicating metaphorically, that hell is a state of being in which the person perceives himself as isolated -- lacking the understanding of the unity of all the living, which is implicit in the concept of the immanence of Mazda in all things, and the completeness of haurvatat.

Heaven: Zarathushtra refers to the existence that results from good choices as the "House of Good Thinking" and the "House of Song". Once again, we know that "house" here is a metaphor for a state of being because he also expresses the same thought without the metaphor of "house" ("... the worst existence shall be for the deceitful, but the best thinking for the truthful per-

son. Y30.4). Similarly, the later Avestan fragment, Yasht 22 corroborates that heaven is a state of being ("The first step ... placed him in the Good-Thought Paradise; The second step ... placed him in the Good-Word Paradise; The third step ... placed him in the Good-Deed Paradise; The fourth step... placed him in ... Endless Lights." SBE Vol. 23, p 317). The paradise of good thoughts, words and actions can only be a state of being. Indeed, in a thousand and one subtle and beautiful ways, without the metaphor of "house", Zarathushtra leads us to the conclusion that paradise is a state of being in which a person who follows the path of the amesha spenta, is rewarded with these attributes of divinity.

For example: he tells us that the reward for truth and good thinking is truth and good thinking (Y28.10, Y51.21). The reward for good thinking is good rule (Y33.13), which is the rule of truth and good thinking (Y29.10, Y30.7) and the rule of aramaiti (Y51.2). The reward for a good way of being [mainyu] and actions, is good thinking (Y31.21) which is the comprehension of truth. The reward for aramaiti (making truth real with our thoughts, words and actions), is truth (Y43.10) and its comprehension (Y33.13). The reward for truth and aramaiti is good thinking (Y46.12). The reward for following the way of Wisdom (Mazda) is completeness (haurvatat) and non-deathness (ameretat) (Y45.4). So we see that the path, and the reward for this path, are the same, in an incremental process of experience based growth.

A second example is the way in which Zarathushtra uses the word vahishta. The adjective vohu (good), has a comparative "vahya" (better, or more good) and a superlative "vahishta" (best, or most good). Vahishta is Mazda Himself ("Thee, Best One, ..." Y28.8). Vahishta is truth and good thinking, ("...ye best ones ... -- Thou, Wise One, together with truth and good thinking..." Y33.7). Vahishta is the best way of being ("... the best [mainyu]..." Y33.6). Vahishta is His Word ("... that word which is to be heard as the best ..." Y45.5; also Y48.3), which Word is the path of the amesha spenta. Vahishta is the word and action which implements His Word i.e. following that path

("...the best words and actions... those allied with good thinking and truth..." Y34.15). Vahishta is the reward for that path ("...Thou hast promised for the truthful person what indeed are the very best things..." Y49.9, and alsoY47.5). Vahishta is the best existence, salvation ("...Is the beginning of the best existence in such a way that the loving man who shall seek after these things is to be saved?..." Y44.2), and Zarathushtra defines salvation as truth and good thinking ("...let that salvation of yours be granted to us: truth allied with good thinking!..." Y51.20). Finally, vahishta is paradise -- the House of Good Thinking ("...the House of Good Thinking. This is equal to the best..." Y32.15 - 16). The Gathic word "vahishta" later became the Pazand word "vehesht" and the Persian word "behesht" both of which are synonyms for "heaven".

So the House of Good Thinking is a state of being which is Wisdom personified -a state of being in which the amesha spenta have been attained. The House of Song is a state of being that is bliss -evoking perhaps the emotional high that beautiful music generates. Thus paradise is a Joyful Wisdom -- a seamless state of being in which our entire nature -- intellectual, emotional, mystical -achieves its best realization -- becomes the most good (vahishta) completely.

One well might wonder: Why didn't Zarathushtra call his notion of paradise the House of Truth (asha)? Why the House of Good Thinking (vohu mana)? Perhaps he did so because truth as an abstract concept has no reality. It is only the comprehension of truth (vohu mana) that is relevant to living beings.

One also might wonder: Why didn't Zarathushtra call paradise the House of Good Action? Doesn't he teach that good thoughts and words are not enough, that they have to be translated into good actions? Doesn't he describe saoshyants as men of action? ("Yes, those men shall be the saviors [saoshyanto] of the lands, namely, those who shall follow their knowledge of Thy teaching with actions in harmony with good thinking and with truth, Wise One..." Y48.12). Similarly, the Avestan fragment, Yasht 22, shows the "Good-Deed" paradise as a higher level of spiritual attainment than either the paradise of good thoughts or good

words. Why then does Zarathushtra call paradise "the best thinking" or "the House of Good Thinking"? Perhaps the answer is that the first three stages of paradise (described in Yasht Miss Ava Afshari, graduating with honors 22) are achieved in the medium of this material world - with our thoughts, words and actions, whereas ultimate completeness (haurvatat) - when the reason for mortality ceases (ameretat) - exists in the reality of mind and spirit. Thus we start with good thinking in the material world, and end with the state of being that is the best thinking (or the House of Good Thinking) when we have made the transition (crossed the bridge) from the material existence, to the Joyful Wisdom of the spirit.

Dina G. McIntyre, is a Zoroastrian who was born in India and came to the United States to attend ollege. She received a bachelor of science degree from Carnegie Mellon University (then Carnegie Institute of Technology), and a law degree from the University of Pittsburgh, School of Law. Dina has practiced law in the United States since 1963. She has two sons who also are practicing lawyers. Prior to her retirement she was a member of the bar of all federal and state courts in Pennsylvania, as well as the United States Supreme Court. She has been a student of the teachings of Zarathushtra since the early 1980s, and was the Editor of a 12 lesson course on the Gathas called "An Introduction to the Gathas of Zarathushtra ", which she distributed world-wide in 1989-90. She has lectured on the teachings of Zarathushtra at various conferences and seminars in the United States, Canada, England, India, Venezuela, and at the World Parliament of Religions in 1993. Her writings on the teachings of Zarathushtra have appeared in various Zarathushti Journals and on the following websites: www.vohuman.org

and

www.zarathushtra.com

### Zoroastrian academic achievements

in Biology from Cal Poly Pomona.

Mr. Farhad Ardeshir Pour , graduating with honors from the University of North Carolina as a medical doctor, PhD, specializing in neck and head surgery, and undertaking a medical residency at the University of Minnesota Medical School.

Mr. Artin Baghkhanian , accepted to Whittier Law School in Orange County, California, with a \$10,000 scholarship.

Mr. Ramtin Jamshidi , graduating with honors in History from UCLA.

Miss Shirin Jamshidian , graduating with honors, double majoring in International Relations and English, from UC Santa

Mr. Neema Mehrkhodavandi , graduating with honors in Biology from the University of the Pacific.

Miss Sima Namiri-Kalantari , graduating with honors in Economics from UC Berkeley.

Mr. Parhum Namdaran , graduating with honors in Neurobiology from the University of Washington.

Mr. Armin Sorooshian , graduating with honors, PhD in Chemical Engineering from the California Institute of Technology and accepting the position of assistant professor in chemical Engineering at the University of Arizona.

### Young Zarathoshtis who have entered top US universities with honors:

**Autri Baghkhanian** – UC Irvine, Biology **Arya Bondarian** – UC Irvine

Anahita Dianat – UC San Diego

Kavon Maneshni – California State

University, San Marcos

Shawdi Manouchehr-Pour – UCLA with top honors

Omid Mazdiyasni – Cal Poly Pomona, Electrical Engineering

**Arya Mehr** – University of Washington **Shiva Mizanian** – University of Washington

Kavon Mondegari – California State University, San Diego

**Dena Shahriari** – UC Berkeley, Biology

**Shirin Soroush** – UC Irvine

<sup>1</sup> All quotations from, and references to, the Gathas are to the translation by Professor Insler of Yale University as it appears in The Gathas of Zarathushtra (Brill, 1975)



Manouchehr Farhangi

Philanthropist, educator, entrepreneur, Manouchehr Farhangi was also a good and generous friend to thousands of people of all nationalities, faiths and walks of life. He was tragically murdered in his home in Spain on the eve of Nowruz, on March 19, 2008. Manouchehr Farhangi was stabbed with a long knife by a woman. Spain's police is investigating possibility of a polictical motive. He died at the age of 82 and all who knew him felt they had lost a father. May his soul be united with Divine.

Despite a life in which Manouchehr Farhangi suffered a series of ups and downs in business and his exile for 30 years from his beloved homeland following the Islamic revolution, he always had a smile for everyone, a joke to share and, if needed, a loan or a gift to see someone through hard times.

His Caspian Sea resort had over 350 villas built and more villas were under construction. The new revolutionary regime demanded an immediate halt to the project. Manouchehr Farhangi's offices were then taken over and his home, including his valuable library, was looted and destroyed. Later his pharmaceutical company and his remaining possessions were confiscated without being given any chance of defending

# Great Zoroastrian Iranian Philanthropist

himself in court. In the face of this treatment Manouchehr Farhangi decided to leave Iran.

Manouchehr Farhangi funded many cultural associations, mass media, writers and students. He was one of the co-founders of the World Zoroastrian Council in Paris.

Below is **Professor MAHMOUD GHAFFARI's** article about Manouchehr Farhangi's life, titled: An Iranian Philanthropist.

This is the story of an Iranian Philanthropist who through his actions, sheer determination, and good deeds saved countless Iranians from a certain faith, myself included. Manouchehr Farhangi was a successful businessman in Iran's prerevolutionary days prior to opening a high school in Spain. His school was a sanctuary for countless Iranian students who were stranded in Iran because their International school was permanently closed down by the ministry of education authorities and had no alternative other than becoming drop outs because they could not be indoctrinated into the Iranian educational system. Mr. Farhangi decided, with the help of some of the teachers and administrators, to establish a temporary school in a neutral European country and absorb many of these students. Little did he know his school will become one of the most prestigious and sought after Baccalaureate schools in Europe, to compete and win awards against the likes of Le Rosey in Switzerland. Undoubtedly with this action he saved countless young lives from an uncertain future in the trenches of the Iran/Iraq war as well.

Farhangi was born into a Zoroastrian family in 1926 in the ancient city of Kerman. He attended school until grade 10 in the same city before moving to Tehran to attend Firouz Bahram high school. After completing the compulsory military service he commenced work for an accounting firm and very quickly rose to become the comptroller. He left the company shortly thereafter to co-find an import business and with the partnership with his brothers under the name of "Farhangi firm". After some time, Manouchehr decides the import business, does not add value to the growth of the burgeoning Iranian society and switches to export instead. At the age of 33, he marries the result of which are two sons, Ramin and Ramesh.

On a trip to London in 1971, he meets some Lebanese nationals, who boast about spending their money in Beirut and an idea is born within him that ultimately leads to one of the greatest vacation complexes in Iran. He wanted to create an environment with which to attract the tourists of the Persian Gulf Sheikhdoms to Iran as a vacation and destination spot.

He purchases 40 acres of land near the Pahlavi Port (Bandare Pahlavi). He soon realizes the land must be expanded to fulfill his dream and buys an additional 100 acres in the neighboring community. Upon further studies, in conjunction with the Tourist Attraction Organization (Sazman Jalbe Syahan), the study shows the Northern Iranian cli-

mate would not be palatable to the Arabs used to the harsh and dry weather of the Persian Gulf area, and hence the project would not attract investors as expected. Here was when Farhangi decided to reorganize the project into a modern, family oriented vacation destination for the Iranian populace instead, and hence "Dehkadeh Saheli" or coastal village complex was born. Alongside the same business he and his two brothers opened up a pharmaceutical company, which ultimately became one of the largest drug manufacturers in Iran.

By the time of the Iranian revolution the project had over 350 villas and 70 apartments built and sold, with another 70 villas under construction. When the Ayatollah's revolution succeeded to take over the economic powerhouse in Iran, they demanded a halt to the sale and construction of the project, under the pretext that men and women swim together in the Caspian Sea!! He was summoned to the Islamic courts on several occasions and was the subjected of harassment, verbal and physical abuse. He finally decided to take a short trip to London, where he was notified by his staff that the revolutionary thugs had taken over his corporate offices and looted his house, burning it down along with his possession and his priceless private library. Upon hearing the news he returned to Iran to proclaim and protect the remains of what was rightfully his. Shortly thereafter all of his companies and remaining possessions were confiscated this time under the false pretense of nonpayment of taxes, although he had a signed affidavit by the local representative Mullah that taxes had been paid in full. The brothers were also accused of funneling money out of Iran, a false charge to which a sentence was handed down without their presence and or a legal counsel, in a district revolutionary court in Rasht. The sentence was signed by none other than Ayatollah Montazeri who at the time was the deputy to Khomeini and his heir apparent. Little did the Ayatollah know 10 years later he would fall from grace and be under house arrest for protesting the exact same actions he had masterminded and so blindly supported.

While in Tehran and contemplating the actions that were destroying his fruitful life's accomplishment Farhangi met with Dr. Sioshanshi and few of the parents of the students of Iranzamin Tehran International School. There it was decided that a school needs to be established in a neutral European country for these students. Although his own life was being destroyed, he decided to embark on this passion, knowing full well he would lose a considerable amount of investment in this endeavor. His love for education and his dedication for all things Persian set him out to open the school in the warm climate of Southern Spain in the sleepy and quiet village of Estepona. He paid for the teacher's and administrator's salary out of pocket and established the dormitory in a seasonal hotel, and signed a contract with a local high school by the name of Collegio Don Jose, to rent a portion of the building for his students. He christened the school International College of Spain "ICS" (w) and has always praised its success for the hard work and dedication of Dr. Sioshansi and a legend headmistress among the Iranian students; Miss Hykon Sahakian.

After three years of operation, the number of Iranian students was not sufficient to justify the continuation of the school. That is when Farhangi decided to move the school to Madrid and borrow the necessary funds from Spanish banks to ensure its continued operation.

While the school started its first year of operation with only 80 students 99% of whom were Iranian, today it has more than 600 students from 48 countries and is accredited by such prestigious educational intuitions as the Interna-

tional Baccalaureate, ECIS (European Council for International Schools) and NEASC (New England Association for Schools and Colleges). The school has a large population of children from the corps of Foreign Service officers in Spain. Of the 1000 International schools operating worldwide, ICS is one of only eight which is being governed by the International set of standards for its K-12 program offerings.

Farhangi says, "I have been lucky all my life where everything I have touched has turned profitable with the help of good friends." What he does not mention is his spirit to constantly help others especially the youth. The story of Farhangi and thousands like him who were forced from their beloved homeland to find sanctuary and freedom a world away is good lesson for all Iranians. The Iranian revolution set in motion such a destructive force to the Iranian society, the results of which could not be eradicated and turned back for many decades to come. Just imagine where Iran would be today if philanthropists, educators, businessmen, like Farhangi were allowed to exert their energies for their own homeland instead of that of democratic Western nations? Although he has officially retired from day to day activities, has remained active in the operations of the school as the CEO whilst the daily business has been taken over by his two sons. [Editor's note: In 2007 Mr. Farhangi received the award for Promotion of International Educational from the European Council of International Schools. He chaired his last Board meeting on Wednesday 12th March 2008, a week before his untimely death.

Mahmoud Ghaffari is the president of ESCS consulting firm and professor of Computing, information Systems and Gaming and Simulation Programming at the Devry University. He is also Adjunct professor of Business Info systems at National University. He is a frequent political editorial contributor

### Vohuman



By: Dr. Ali Jafarev

Moreover, may the best of blessings come to the person who gives blessings to others. Wise One, may his knowledge grow throughout the days of his long life of joy, through your most progressive mentality, the wondrous wisdom of Vohuman, which you created by means of righteousness

### Yasna 43:2

Vohumanah, the good mind is the source of all that is good and wise. It is divine faculty that, joined by other principles of life, makes one Godlike because Mazda, Super-Intellect, works only with vohumanah.

Vohuman, a soft-sounding word made up of seven soft vowels and Consonants! It is a compound word: vohu meaning "good" and manah "thinking, perception, mind, intellect, intelligence." The compound, Coined by Zarathushtra, means "good thinking, good mind." He mentions the term for approximately 130 times in his 241 compact stanzas of the Gathas. He

uses manah alone for 22 times, the verb man (to think) for 20 times and again words derived from this root and a number of synonyms for some 80 times, a total of more than 260 times. That is sufficient to indicate the importance given by Zarathushtra to the "thinking faculty." Soft sonorous, the word serves for clear comprehension.

It was through his own good mind that Zarathushtra discovered, understood, and reached Mazda Ahura, the "Super-Intellect Being." Good mind leads to refined speech, which, in turn, turns into noble actions. Zarathushtra's doctrine rests on three pillars Hvarshta - literally "well-thought thoughts, well-spoken words, and Well-done deeds," and freely "Good Thoughts, Good Words, Good Deeds." Good mind helps one to discriminate between good and bad. It defines the sources of happiness and sorrow. In fact, it is the bliss some call "Heaven." Two other cognate abstracts are khratu, intellect, and chisti, comprehension, which enhance one's knowledge for better work.

Zarathushtra longs for union with Good Mind. He asks the best of Good Mind. He attunes his soul to it. He asks for power and strength. He realizes God through Good Mind and then approaches Mazda through the Faculty. He realizes God to be most progressive through Good Mind. God is the patron of Good Mind. God is the lord of speech with words of Good Mind. He realizes Righteousness through it. He bases all his action on Vohu Manah.

Acquisition of Vohuman leads to illumination. Profound teachings come through Vohuman. Good Mind provides blessings of rich life. Immortality and Perfection, final goal - long life in the dominion of Vohuman. God is powerful

through Good Mind.

Divine help comes through Vohuman. One who consults Vohuman gets the Joy-bringing world, serene and peaceful settlement. World chooses the promoter of Good Mind - Zarathushtra -- as its righteous leader to Rehabilitate humanity in peace and prosperity. Religion is linked with Good Mind through devotion and invocation. One who teaches Zarathushra's doctrine through Vohuman is his companion. Zarathushtra's companion is the one who belongs to Vohuman and to the Zarathushtrian Fellow ship - a fellowship based on families in which the founding couples of each family is steadfast in Good Mind.

This is what the Gathas repeatedly tell us about Vohu Manah with its fine faculties of alert attention, refine reflection, complete Comprehension, diligent discretion, excellent expression, accurate Action, and caring creation.

May Vohuman illuminate us more to realize God, understand the Zarathushtrian Message, become an active member of the Fellowship, and verily work to promote the Divine Creation! May our manah be vohu to make a very vohu world of Righteousness - ASHA!

\*\*\*\*\*

Dr. Ali Akbar Jafarey , was born in Kerman, Iran. He received his schooling up to the University level in Karachi. He has a doctorate in Persian Language and Literature, and has self-studied thirteen living and ancient languages, and also studied linguistics, anthropology, Indo-Iranian literature, history, geology and research methods. In Saudi Arabia, he worked as a translator/anthropologist in the Arabian Research Division of Aramco. In 1991, Dr. Jafarey, with seven other co-founders, established the Zarathushtrian Assembly in Los Angeles

Regardless of the context of the educational situation, the religious teaching of the Prophet Zarathushtra must be the central focus. The religious vision we find in the Gathas must be presented with a minimum of interpretive gloss and no novel doctrinal creations such as those generated by deviant contemporary groups.

- 1- It must be observed that Zarathushtra's is not a mythological religion, it is certainly not magical; it is what may be call a Reflective Religion. Zarathushtra calls upon the prospective believer to reflect on the vision he offers and come to his or her own conviction. It is therefore not a prescriptive religion, contrary to the notion of some of our teachers. The Religious Vision Zarathushtra offers is a fusion of a View of the World and a Way of Life. This is generally the form of Enlightened Religions. This is the Form of the Religion.
- 2- a) The View of the World is given in terms of an Ideal, the Ultimate Truth, called Asha. The Material World was supposed to evolve progressively to realize it. There are two moral polarities in the material world; one vector moving the world toward Asha, the other, in opposition, moving the world toward disorganization and destruction. This is the Dualism in the Religion. The world we live in is meant to evolve toward perfection, but is contaminated and its' progress impeded.
- b) The Way of Life is to work toward the actualization of Asha, the Divine Plan. This we do because we are endowed with Vohumano, the Good Mind, an aspect of the Divine Mind, which enables us to see, regarding any situation, what it ideally ought to be, i.e., according to Asha.
- c) Thus the way of life is not an ethic of prescription, but one in which a person is required to take the responsibility of making righteous decisions, articulating and implementing them, i.e. Good Thought, Good Word, Good Deed. This is the content of the doctrine and must be disclosed in an adequate education.
- 3- This life of reflective righteousness is what a human being offers to Ahura Mazda as religious offering. Such a life provides self-justifying existence leading to perfecting integrity Haurvatat, and becomes the basis for final bliss Amaretat.
- 4- This moral vision is the religious teaching of Zarathushtra. One sometimes hears the complaint that this is just ethics, or that it is indistinguishable from

### What Should Zarathushtrian Education Be?



By: Professor Kaikhosrov D. Irani

contemporary humanist ethics. Such views emerge from two misconceptions: i) This is not an ethic based on social norms, it is rooted in an Ideal Righteous Order of Divine origin, Asha. ii) The religion of Zarathushtra is the life of Ethical Commitment. It has been known from ancient times as the Religion of the Good Life, or the Religion of Good Conscience. This is not a religion of supernatural drama, not one of pure submission, nor one of comfort or rest, but one of responsibility for instituting the Right.

- 5- Of course all religions have ritual components. Personal rituals of Confirmation, Marriage, and Funeral Service must be taught as reaffirming our doctrinal commitment. Social rituals are significant as they bring the voice of the community in collective recollection and piety.
- 6- Social practice which have emerged must become known, but their continuance must be evaluated in terms of the coherence with the doctrinal core. This is a faith of Reflective Commitment not a religion of blind obedience!

Professor Kaikhosrov D. Irani is Professor Emeritus of Philosophy at the City College of New York, where he was also past chair of the Department of Philosophy. He has served as Director of the Academy of Sciences and Humanities of the city University of New York, and is a member of the Academy of Science in New York, the American Philosophical Association, the Philosophy of Science Association, and the American Academy of Religion. In 1981, he delivered the Government of India Fellowship Lectures at the K.R. Cama Oriental Institute. He has lectured in his field at such institutes of higher learning as UCLA, the Universities of Michigan, London, Goetingen, Vienna and Rome. Professor Irani was a student of Albert Einstein at Princeton University.



By: Fariba Pirghaibi

Who is a Zartoshti? Am I one because I was born to Zartoshti parents or had a grandfather who was a Zartoshti mobed? Is my atheist neighbor one, who lives the Zartoshti principle but has never heard of Zarathushtra? Is my friend one, who puts the kushti on her sedreh and prays 5 times a day? Or is it my long lost cousin, who has lived her life by the gathic message but never stepped foot inside a fire temple? How about the 16 year old eager young student who is devouring every thing she can get her hands on to learn about and live Zarathushtra's message but wasn't born a Zartoshti? Or is it my coworker whose grandfather on one side was a Zartoshti? Which one of us is more of a Zartoshti than the rest?

Inevitably society defines and molds mankind, more so in an Eastern culture. I grew up with a very distinct culture around me of who was considered a Zartoshti. As a matter of fact I never thought about who was of what faith. You were born and branded with a belief "that of your parents". Choosing your faith was not a public venue and the idea of religious choice was frowned upon by the society at large. Of course one has to bear in mind the environment, both political and religious and the dominance of Islam and the lack of religious exposure of the masses in Iran. Nevertheless, Zarathushtra will always remain engraved into history for Iran was his root.

### Who is a Zartoshti?

This brilliant man, 3700 years ago, said "give my message to the world" and "renew this world". What could he have meant? Give my message to the white people? Or perhaps give my message to the people on this side of the river? What world was he referring to renewing? Was he referring to just his neighborhood or did his vision look beyond that? He was a visionary that saw beyond the scope of his geographical and social limitations. Zarathushtra was an innovator, a radical, if you will, who truly believed in transforming the living world.

I recall attending my first world Zoroastrian congress in 1984 in Los Angeles eager to learn from the scholars. I witnessed a Parsi gentleman indignantly yelling at professor Insler who was a speaker for "how dare he categorize himself as a Zartoshti". I also recall the professor's calm response who said "I do not ask for your acceptance, Zarathushtra is in my heart and no one can ever take that away from me".

A couple of decades later I am living in an environment far from the restrictions of my childhood. I observe with eagerness the freedom granted us to say and do what we please and to whom we please. I am surrounded by enthusiastic door knockers of the neighborhood churches handing me their books of faith and wanting to teach me about their religion. And I am dazed to see the passion with which they pursue and encourage and welcome those interested in joining them. The new comers are celebrated and put on a high pedestal and displayed and congratulated. And they have succeeded in making the followers of their belief grow by one more.

On the other hand I am saddened that many first generation Zartoshti immigrants in this country have brought bitterness, prejudice and historical baggage with them. They have completely forgotten the Gathas and the everlasting message of Zarathushtra. I imagine a metaphoric conversation with Zarathushtra when our tribe faces him. I see him looking at us asking: did you accomplish our mission, did you spread my message? We lower our heads in shame and regret and say but it wasn't our fault. "You see there were circumstances, politics, war and oppression". we just couldn't do it. And he would say "do you think those circumstances were not there when I went before king Vishtasp to preach". We would continue to defend ourselves saying "but we kept your message to ourselves and it is in our hearts". He would ask "do your friends and your neighbors know my message" and we would have no reply. As for me I want to tell him that I shouted and told the world about his divine message. The forgotten timeless message that is as genuine and fresh today as it was 3700 years ago.

Consequently a true Zartoshti is one who lives and spreads the message. Regardless of what color, race, shape, gender, nationality or socioeconomic status they are, who their parents are, or if they go to temple to pray. As long as they live life in a living prayer helping mankind, reverence for nature and being good to the world around them. They are true Zartoshtis in my book and I welcome and congratulate them on finding the true path of asha.

Fariba Pirghaibi was born and raised in Iran. She received her elementary and secondary schooling in Tehran and continued her studies in US. Fariba received her B.S. degree from University of Wisconsin Eau Claire in Medical Technology.

gy. Fariba has lived in Southern California since 1984, and is an active member of Educational Committee at California Zoroastrian Center, where she teaches Gathas

### Zoroastrian Influences within a Realist Paradigm of International Relations

live a life of harmony by following the three fundamental principles of Humata, Hukhta, and Hvaresht. While this philosophy governs our thoughts, words, and actions as those who seek the path of Asha, I found myself interested in the larger implications of Zarathushtra's message. Instead of focusing on individual peer-to-peer interactions, such as those we experience on an everyday basis, I will explore the influence of Zoroastrian principals on global relationships and the emergence of international human rights norms in connection to Zoroastrianism.

In order to discover the influences of Zoroastrian principals in the context of international relations, first I must establish the mode of evaluation. From the end of the Second World War until today, our international posture has been widely regarded as following the Realist framework, as proposed by Hans Morgenthau in his book Politics Among Nations, first published in 1948. Political Realism follows several foundational assumptions: Nation-states are simplified into unitary actors, and all nation-states will make rational decisions based on their ultimate goals of gaining political power.

In his discussion of Political Realism, Morgenthau exposes a principle that originated in the Zoroastrian religion; mainly, that our world operates as a function of good and evil forces with individuals who possess the free will to make rational decisions for themselves. Zarathushtra gives these forces the names Spenta Maynu and Angra Maynu, as also embodied in the two opposing tails of our Fravahar symbol. Our ability to make rational decisions and choose Good over Evil comes from Vohuman, meaning good (vohu) thinking (manah), as provided by our wise creator, Ahura Mazda.

Morgenthau describes these Zoroastrian principles in terms of Realist international relations theory by distinguishing between statesmen, or those who make

The Zoroastrian religion teaches us to policy decisions, and the popular mind, or those who view the state's actions from the outside. Morgenthau proposes:" The statesmen must think in terms of the national interest, conceived as power among other powers. The popular mind, unaware of the fine distinctions of the statesmen's thinking, reasons more often than not in the simplistic, moralistic, and legalistic terms of absolute good and absolute evil<sup>1</sup>." Political Realism, as outlined by Hans Morgenthau and expanded by countless other theorists, has discernible roots in Zoroastrian philosophies. Zoroastrian influences on inter-state relationships are far more expansive than simply twentieth century political

theory. Traveling backwards 2,500 years and shifting focus to the time of the Achaemenid Empire will reveal that Zarathushtra's ideas were instrumental in the conception of universal human rights. During a time when the world was consumed with conquest, imperial expansion, and slavery, the Achaemenid Empire under the leadership of Cyrus the Great adopted tolerant rule over its multi-ethnic subjects and abolished forced labor with the Cyrus Cylinder<sup>2</sup>. Ancient inscriptions and carved reliefs, like the Behistun inscription, strongly support the fact the Achaemenids were followers of Ahura Mazda, and as early Zoroastrians they implemented policies supportive of the natural rights given to man. After the conquest of Babylon in 539 BCE, King Cyrus allowed the sacred Esagila festival<sup>3</sup> to resume in Babylon -a festival that the Babylonian people and priesthood had been denied by their own king for many years, depriving them of their most important annual religious ceremony. In addition to granting the Babylonian people the freedom to practice their own religion, the Achaemenid kings are credited in the books of Ezra and Nehemiah of the Old Testament for freeing the Jewish people of slavery, allowing them to return to Jerusalem from exile, and help-



By: Roxana Mehrfar

ing them to re-build their temple. These actions are consistent with currently accepted international human rights norms, under which we are granted freedom from slavery, freedom from religious persecution, and freedom of self-determination.

Perhaps the most important predecessors to the development of human rights came in the form of autonomous government. While most other empires pre-dating and up to the sixth century BCE forced language, customs, and imperial rule upon their conquered people, the Achaemenid Kings followed a different tradition. Conquered lands from ancient Egypt to Babylon and beyond were allowed to keep their local languages, religions, and even keep their local government<sup>4</sup> with the supervision of Satraps, or government officials appointed by the King. By allowing his subjects to largely govern themselves, King Cyrus and the Achaemenid kings that followed him established an empire that allowed for a measure of self-determination. It is this principal concept of selfdetermination and the right to selfgovern which has infused itself in human rights doctrines of history<sup>5</sup>.

In writing this article I sought to find links between Zoroastrian philosophies and their influence on the development of human rights as well as the development of Realism. What I found in my research was astounding to me. As a young Zoroastrian I am both humbled and inspired by the insight that our religion has provided to the rest of the world and its whether thinkers; forming foreign policies or the ever-changing evolution of human rights. The Zoroastrian religion is one that has deep roots, one which has been influential for thousands of years, and one that we must preserve for the future.

Roxana Mehrfar is finishing her undergraduate degree in Political Science with emphasis on International Relations from the University of California, Los Angeles. Roxana has represented UCLA in both civil and criminal trial simulation tournaments across the United States since 2005. She will attend Loyola Law School later this year and aspires to prosecute corporate, financial, and federal crimes after completing her Juris Doctorate. She hopes to see the international Zoroastrian community grow and unite over the course of her lifetime.

1. Hans Morgenthau, Politics Among Nations, 6th edition (New York: McGraw-Hill, 1985), p. 165.

2. The Cyrus Cylinder was issued by Cyrus the Great (Cyrus II, 559 - 530 BCE) and outlines the rights granted to his people. It is the first known declaration of its kind and is widely regarded as the first international charter of human

3. The Esagila festival is a religious ceremony celebrated for ten days each year in the ancient Babylonian tradition. In this festival the Babylonian god Marduk is worshipped and his statue is removed from the temple only in the presence of the King. If the King was not present then the Babylonian priests could not begin the Esagila festival. During his reign, King Nabonidus of Babylon did not once allow the Esagila festival, as he did not worship Marduk.

4. M.A. Dandamaev, A Political History of the Achaemenid

Empire, (Kopenhagen: E.J. Brill, 1989), p. 657.
5. Magna Carta (1215), Peace of Westphalia (1648), Declaration of Independence (1776), French Declaration of the Rights of Man and Citizen (1789).

### Fear – Man's Greatest Tool For Power (Social Justice From A Zarathushti Perspective)

By: Nikan H. Khatibi

Do you feel we live in a socially just society? Social Justice to me is the principle that all persons are entitled to basic human needs, regardless of superficial differences such as economic disparity, class, gender, race, ethnicity, citizenship, religion, age, disability, or health. This includes the eradication of poverty and illiteracy, the establishment of sound environmental policy, and equality of opportunity for healthy personal and social development. Do you still feel the same way about your deci-

I took a moment to consider why we fail to see equality among the different people of the world. Why we still look at others as less than human and create class systems to isolate those who may be dissimilar? And not even after a moment of imagining was I able to even comprehend the idea of inequality among human beings – for in Zoroastrianism, we were taught that all persons were created equally in the eyes of Ahura Mazda, and thus each living individual intrinsically deserves equal respect. To my knowledge, there is not one single religion that preaches the idea of selfishness, of not helping out neighbors in times of despair or turning backs to people who are starving to be recognized and helped. Nor do I believe that any religion would advocate for inequality among society. Then why is it that inequalities among people of different faiths, cultures, and languages still exist?

I for one accept as truth that the social inequalities that exist today are out of plain fear. People choose to separate themselves from those who are not like them because they fear they will not be considered equal - and by belonging to the 'conformed' community, it gives a sense of value and worth to that individual. Look at governments today where religion is the basis of law. You will find that those who do not follow the religion that has been dictated by law to be abused and treated unjustly. This can be seen in many parts of the world including regions of the Middle East and Africa. In my travels and studies around the world, I have come to experience first hand that fear can be man's greatest tool for obtaining power. By creating fear in the eyes of man, individuals will boorishly choose anyone who can promise them peace of mind and protection from that fear. And by quickly accepting the so called 'protector of fear', people fail to real-

ize the social injustices that they creating and in doing so, selfishly choose them-

selves while putting others down.



We as Zarathushti youth and future carriers of this great religion must not forget that life in itself is valuable and the way we choose to live our lives and the way we choose to influence others in our lives is the means by which Zarathushtra will ultimately decide upon our destinies. Meaning to one's life comes from the values of hard work, charity and the respect that is given to all living things. The religion of Zarathushtra is unique in that its ideas of social justice and equality among man kind can be the basis for any sound solution to the problem of inequality and social injustice that the world faces today. Thousands of years ago, Zoroastrianism shared with the world the following rules of justice: equality of all people - respect, kindness to all living things - the values of hard work and charity - loyalty, faithfulness to family, country.

If only as a community we could continue to share these words of wisdom with the world, the concepts of inequality and social injustice can be a memory of the past. I do hope you will join me so together we can change this world for the better one soul at a time.

Nikan H. Khatibi, Graduated from the University of California, Irvine with a Bachelor in Science (B.S) in 2004 and then spent a year earning his Masters in Business Administration (MBA), Nikan Khatibi is currently a medical student pursuing a career in Ophthalmology with an emphasis on vitreo-retinal surgery. He has published numerous scientific articles on Age Related Macular Degeneration (AMD) and has spoken publicly to crowds of over 500+ members on his research. His was awarded the Joseph M. and Eula C. Lawrence Retinal Foundation grant last year for his research on the genetic associations with AMD.

Currently, Nikan is the Chairman of the Zoroastrian Youth of North America, Co-Director of Next Generation Now, and the chief editor for the Youthfully Speaking section of the Fezana Journal. He has also served as Past President of the Youth of the California Zoroastrian Center (YCZC).

In the future, Nikan would like to continue his public service by taking on a position as a member of the United States Congress with the hopes of improving the quality of living for millions around the world.

▶ his past month, the California Zoroastrian Center had the pleasure of hosting the 2008 Annual General Meeting (AGM) for the Federation of Zoroastrian Associations of North America (FEZANA). The meeting was held during the weekend of May 9th to the 11th and had in attendance representatives of Zoroastrian associations and organizations from all over North America. These member associations of FEZANA enjoyed a relaxing but yet fully packed weekend of business and entertainment. It was an impressive feat to have organized such an event, so recognition should be given to the California Zoroastrian Center, the Zoroastrian Association of California and all other associations that worked together to make it a success.

The AGM began on May 8th, the ceremonies were opened with Hamazuri prayers and followed with presentations by Mr. Mehr Amalsad and Shahriar Shahrari. This first night flowed smoothly and allowed for all participants to mingle and relax from their travels. The night waned with representatives returning back to hotels and preparing for the real work to being in the days to come.

Saturday morning brought about a different attitude. Everyone had rested and they were ready to get down to business. The former president Mr. Rostam Kevala brought order to the proceedings and everyone jumped right into officially recognizing the results of the elections for the executive board members, for the new two-year term. The Secretary, Mrs. Firuzi Poonevalla, announced Mr. Bomi Patel as

# My Views of the FEZANA AGM

the next president. Mr. Patel had served as the Vice President of FEZA-NA at the time of the announcement. The elections were completed and the Treasurer Mrs. Katayun Kapadia then reviewed the budget with all members present. The rest of the day consisted of educated conversations and debates and presentations made by the member associations and representatives of the many FEZANA organizations and subcommittees. The day winded down with an entertaining show, awards ceremony, dinner and dancing. Everyone went home late into the evening but re-energized for another day of the conference.

Sunday passed like Saturday did, discussions, debates, keynote speakers and information about the committee members who were requesting budget and program approvals. The closing of the AGM happened after the location for the next AGM was appointed and a closing ceremony to thank Mr. Kevala for his wonderful services to the FEZANA community, and also to thank the parties involved for organizing the AGM at the center in Westminster.



By: Nahid Dashtaki

The best part of the convening was that all the participants came together to promote a North American representation of Zoroastrianism amongst international and local communities. They opened the floor to controversy, conflict, celebrations and more importantly the community. Resolutions and answers were not always so readily available, nevertheless alternatives and suggestions were provided and future support was always reiterated. The issues, the successes and all other events happening with the many organizations and associations under this group were all welcome topics at the AGM. At the end of each day, it was impressive to see this eclectic group of people who all volunteer their time, efforts, professionalism, and passion to promote and progress this common bond we all have with each other; this simple but amazing belief rooted in Good Thoughts, Good Words and Good Deeds.

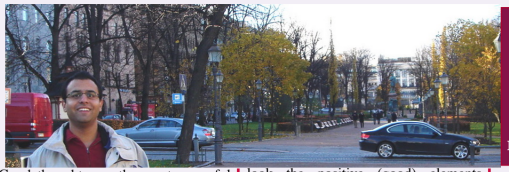
Nahid Dashtaki was born in Tehran, Iran and grew up in Southern California with her parents and older sister. She graduated from the University of California, Irvine and received a Bachelor of Arts in Comparative Literature and a Bachelor of Science in International Relations with a minor in Conflict Resolutions. Nahid enjoys giving her time to her community and has been involved in the Zoroastrian Youth Committee of Orange County for 8 years. She has volunteered at charitable international organizations in Pune, India and Tehran, Iran where she worked closely with local communities to assist with health care and making technology better available to the public.

## Next Generation Now Zoroastrian Conference

August 1-3, 2008 George Mason University Washington DC

Gain Cultivating Leadership Skills
Participate In Stimulating Inter-Generational Dialogue
Solve Real-World Problems
And Have Fun With New Zoroastrian Friends
At The Same Time

\*\*\* Visit www.NextGenNow.org today \*\*\*



# An Opinion on The Importance of Good Thoughts

By: Arya Mazdyasni

Good thoughts are the most powerful tool that any individual possesses to create happiness, well-being, and progress not only for the individual's life, but also in the world. Thoughts are very powerful, and can be harnessed into positive, constructive forces (Spenta Meinu - good), or, alternatively, can be wasted into negative, destructive forces (Angra Meinu - bad).

Our thoughts are the originators of our beliefs, our words, and our actions. Consequently, our thoughts not only are a reflection of the way in which we perceive our world, but they actively contribute to the continuous changes in our world. Thoughts help construct the framework of our worldview, and are the determining factor in how we choose to interact with ourselves, our families, and the world around us. Additionally, our thoughts determine to a great extent how we live our lives, and to where we lead that journey.

As such a powerful determinant of how we live, it is imperative we understand that the thoughts we entertain are active and continuous choices. possess within us the power to control our thoughts. Consequently, we have the ability to exert a great control over our lives and the world in which we live. The understanding that we have this power is the primary step for living more fulfilled and happier lives. We can affect our happiness, goals, and relationships through the choices of thoughts we allow ourselves to Certain choices may create seemingly larger impacts in our lives than others, but all of our thoughts taken collectively create our character, our perceptions of the world around us, and how our world perceives us. Our choices help determine who we are, who we become, and how we live. We can choose to espouse a believe system of negative (bad) thoughts, or we can choose to espouse a believe system filled with positive (good) thoughts. If we choose to espouse a believe system of negativity and bad thoughts, then it is likely that, since our minds can create our perceptions, we will overlook the positive (good) elements around us, and focus on and encourage negativity (bad) around us. If we, however, espouse a believe system that is replete with good thoughts, we will have trained our minds to expect, demand, create, and explore positivity (good) for ourselves and our surroundings.

Good thoughts can also condition our minds to create solutions to perceived problems or obstacles. One of the most powerful tools in existence is the mind's capability for solving problems. The only caveat is that we must allow the mind to access its full potential by feeding it good thoughts. Bad thoughts are destructive and hinder progress because they create doubt, depression, uneasiness, and other negativities. Good thoughts, conversely, promote optimism, happiness, health, progress, and other positive qualities. It is my firm belief that if one wants to live a happy and balanced life, it is imperative that he/she adopts a mentality of good thoughts.

Thinking good thoughts is a mechanism that helps a person maintain a positive harmony with everything around him/her. This harmony is extended to one's relationships, interactions with his/her environment, and his/ her mental and physical condition. I believe that thinking good thoughts provides a person a fantastic ability and opportunity to sharpen his/her innate tools in order to help illuminate the path of righteousness and truth (path of Asha). When one employs an optimistic mentality filled with good thoughts the mind becomes predisposed to searching for and finding truth. As a result of a genuine, engaged search for truth, a clear path of progress is illuminated. When the mind is darkened by bad thoughts the opposite effect occurs.

As the journey through life progresses with each passing moment we have choices that will shape our next moments. If we choose to be positive and employ good thoughts, we will be able

to achieve greater and deeper truths on our path toward Divine Truth. However, if we allow the thoughts we choose to be negative thoughts, then there is a greater likelihood that the progress for which we strive will be harder to achieve and our paths less clear. When the mind is prepared for the understanding of higher truths through the practice and habit of good thoughts the path to that understanding becomes much clearer. The paths we take in our lives can be as clear or as unclear as the choices of thoughts we make.

The mind has an amazing way of responding to situations in our lives. If we choose that a potential outcome will be negative by harboring bad thoughts, then we have already predisposed ourselves to negative outcomes, and are just waiting for our created destinies to deliver that result. If we, however, choose good thoughts and positivity, we can create paradise. It has been said that heaven and hell are constructs of our minds. If that is so we should strive, individually and as a world, to create heaven. It is only through our thoughts, which influence our words and our actions, that we can affect positive (good) changes in ourselves, our families, our relationships, and our world. The world is a system in which we are all participants. Through our interactions we create and share information, knowledge, and, ultimately, our thoughts. As long we, individually and collectively, strive for progressive and constructive (good) thoughts, words, and deeds we will continuously find elegant solutions for all problems that may arise. If we do not, we will be consumed by our problems.

**Arya Mazdyasni** was born in Lexington, Kentucky, USA in 1982. He has lived in California since 1990, and has been passionately active in the Zarathushti community for as long as he can remember. Arya attended Torrey Pines High School in San Diego before matriculating to UCLA

for a degree in Economics. He also received a certificate in Real Estate Investment, Finance and Development from the University of San Diego, and is a real estate broker. Arya is an avid traveler, and is very interested in world culture and history. Arya is a Mobedzadeh and currently resides in San Diego, California Editor's Note: Chehre Nama will be featuring a column by Mr. Shahriar Shahriari called a "Letter to my son" for our youngsters and the young at heart, based on Zarathushtra's teachings to help them in situations that arise in their lives.

### Dig Deeper

Dear Son,

Every now and again in your life, you will hit a road block. You will run into an obstacle that is difficult to overcome. You will face tremendous change or challenge - so large that will power alone will not be enough.

These are the times you need to dig deeper and search for soul guidance. When this happens, don't be discouraged. It happens to everybody. The question is how to deal with it, and how to use it to get to the next level of spiritual development in your life.

At these times, the best thing to do is to go back to the basics, to your childhood, to your roots. Not to your family or tribe, but to the things you loved in childhood.

Carl Jung, the famous psychologist, loved to play with clay and mud

when he was a young boy. At some point in his life, he had devoted a room next to his office to making a little town with mud and clay. It was in this clay room that he finally found the inspiration to break away from his teacher, and create a new approach to psychology.

Einstein loved to escape to his imagination and conduct impossible experiments in his mind. And that gave rise to a new approach in physics.

By going back to their childhood, they allowed themselves to dig deeper and tapped into their genius. And they went to the next level of their own development.

When you were a toddler, you loved construction equipment, but mostly those used for excavation. I remember you used to love watching backhoes and loaders dig.

By the time you were 4 \_ you had outgrown that phase, and were fascinated with dinosaurs. But for you, the most enjoyable part was not reading about dinosaurs or watching dinosaur programs on TV. The best part for you was pretending to be a paleontologist and digging in dirt, looking for imaginary fossils.

Construction and fossil hunting are

two very different things. But what you loved about both of them was the digging.

So when in your life you need to dig deep, remember that in your case, it



your case, it Shahriar Shahriari

is literally to dig deep. Just find some dirt somewhere and start digging. Dig deep. And I trust while you are digging in the dirt, you will have done the work of digging deep within your soul for the solutions that help you get to the next level.

Much love Shahriar, May 14, 2008

Shahriar Shahriari was born in Iran was educated in England and Canada. He lives with his wife Mahboobeh and son Soroush in Los Angeles, California. Shahriar has authored the book "Thus Spoke the Real Zarathushtra", produced the DVD "Domains of Belief", and is the creator of www.Zarathushtra.com web-site. More information on Shahriar and his works can be found on his web-site.

### Here I Am

By: Roya Behmardian

I'm here to experience life's rollercoaster The good, the bad, and the mediocre I'm here to learn to speak and play To collect coins, or mold with clay

I'm here to share my sacred toys In exchange, for Chips Ahoys In here for math, for without I Factorials would have one less brain to fry

I'm here to travel across seas To forgive and forget, when they're on their knees I'm her to ignore a stop sign from sight But then seize to run a red light

No one asked me to end discrimination To find a cure for a cancer free nation No one asked me, but should I attempt? To donate my time, or to help build a tent

Potential, that's what it is We all have, some don't know where it is I could live my life content and calm Traveling countries, obeying the law

Though what good would it do, toward humanity Why can't I live a life only selfishly? The answer lies in why I'm here

I'm here to learn and play that's true Life came with movies, so I'm here to watch them too I'm here to engage in life's offerings That includes the choice to better my surroundings

I'm here to exist And that's what makes life worth living

**Roya Behmardian** is 16 years old and attends California Zoroastrin Center's Z teen class.

### By: Sarah Kasravi

Dancing, making new friends, reuniting with old ones, and a night you will never forget, doesn't sound that like lots of fun? You should have been there on Saturday March

March 22, 2008 where

the Nowruz celebration was held at our very own California Zoroastrian Center. As the years go by the plays, dances and poems get a great deal better, and a larger crowd comes to the center to witness the kids' hard work and dedication. Many young children starting from the age of about four, put many hours in preparation for this unforgettable night; with the help and time of many adults the entire show was put together by a vast number of dedicated Zoroastrian children. There was a spectacular show in store for the attendees.

Ever since I was born I had always attended the wonderful Nowruz celebrations that were put on, along with my family. From the time I could actual-

### Nowruz Celebration

ly understand, I would dream about the fun-filled night and I absolutely couldn't wait until the night arrived. Getting into my new Nowruz clothing we were on our way. After the many weeks of hard-work and preparation the moment would finally arrive to go on stage. With my heart pounding like a continuous drum beat a wonderful show was always put on by our group and all the other devoted children. The most memorable part of the entire night was getting an Aidee (gift) from Amoo Nowruz and taking unforgettable pictures with him.

This year the same sort of program was put together. Every year the program is opened by the Mobed with a few prayers for the New Year. Following his meaningful prayers, many speakers spoke a few words and there was still a lot in store for the crowd. There were young children who sang a joyful song along with about three beautiful dances that were well choreographed. A poem about Iran was recited by a group of young boys. Then two plays were performed one about the Sofreh Hafseen and the other about the Trip to Shiraz. After all the fabulous performances there was music to dance the night away! After witnessing thirteen celebrations, every year the performance gets better and better and the crowd expands as well. Nowruz is a celebration I always look forward to and I enjoy the many memorable moments to the fullest. Hopefully, next year we will see all of you there!

**Sarah Kasravi** is 13 years old and attends California Zoroastrin Center's Z teen class.

### The Sadeh Celebration

By: Aryana Behmardian

The 26th of January was, in my opinion a joyous occasion for everyone. There was a carnival for the kids that were seeking to win prizes. A huge fire was started in the courtyard, and there was a silent auction that was both beneficial to the bid holders and students who would receive the fund. It really was a night of fun and laughs, well except for ashes from the fire getting into everyone's eyes and making them tear up!

As tradition in Markaz goes, a huge fire is put up and the mobads recite their prayers around it and afterward the children of the Avesta and Farsi classes sing. This year it was extra special because the teenage group and some of the parents joined in with the kids to be extra loud. I don't know about any of my peers, but I had a blast being up there in front of all those people, and I really hope everybody else got a kick out of it too.

That night was the second annual Sadeh Carnival. We had a slight change of plans, because we were originally supposed to be outside in the open, but when we found out it was going to rain, we re-located to the Azadmehr. There were many games including: the triangle toss, the basket game, plinko and many more. We also included other activities such as: face painting, henna painting and balloon animals; which were a big success along with the games. All the kids looked like they were having a great time playing and enjoying each others company and that's what the carnival was all about. Our main goal for this was to make the kids happy, and that's exactly what we achieved.

Last but not least, the teen class organized a silent auction fundraiser, to raise money for the CZC "Support A Student" program. This program supports kids who cannot afford to pay for their education. This could be kids in Southern California whose families are unable to pay for Farsi class or kids in Iran who are unable to pay for their education. Even though it was initially meant to help a child, it became much more than that. It basically became a reason for parents to get excited too. While their kids were off playing at the carnival, the parents were getting all bubbly inside to see if they won that basket they had put a bid on. So it was a wonderful experience for everyone.

**Aryana Behmardian** is 14 years old and attends California Zoroastrin Center's Z teen class.